
 

 CARS 
Working Papers 
 
# 041 

Kulturelle Konstante 
oder Bruch? 
 
Judenfeindschaft vor und  
in der Moderne 
 
Sven Ellmers 

2026 



2 

Abstract 
Der Beitrag rekonstruiert die Kontroverse um 
Kontinuität und Diskontinuität der Judenfeind-
schaft und unterbreitet einen eigenen, vermitteln-
den Vorschlag. Nach einer Einführung in zentrale 
Begriffe und Typologien werden in einem ersten 
Schritt Argumente für eine starke Kontinuitäts-
these präsentiert: Zum einen sind die gängigen 
Abgrenzungskriterien der Diskontinuitätsthese 
– religiöser versus säkularer Hass, Konversions- 
option versus Rassenlehre, Schutz jüdischen
Lebens versus Vernichtungstendenz – nur be-
dingt überzeugend, zum anderen greifen die
psychischen Kernmechanismen der Judenfeind-
schaft – Projektion, Verschiebung, Identifikation –
bereits in vormodernen Gesellschaften. In einem
zweiten Schritt plädiert der Text für eine Diffe-
renzierung des Kontinuitätsmodells: Anhand
tiefgreifender sozioökonomischer Umbrüche wie
der kommerziellen Revolution (um das 13. Jahr-
hundert) und der bürgerlich-kapitalistischen
Transformation (19. Jahrhundert) wird gezeigt,
wie alte Motive in Krisenzeiten transformiert und
zu hochgradig virulenten Feindbildern verdichtet
werden.

Der Autor 
Dr. Sven Ellmers ist wissenschaftlicher Mitarbei-
ter am Institut für Philosophie der Universität 
Oldenburg. Zuletzt erschienen: „Was ist moder-
ner Antisemitismus? Ein Erklärungsvorschlag auf 
Grundlage der Theorien von Freud, Fromm und 
Postone“, in: Centrum für Antisemitismus- und 
Rassismusstudien [CARS] an der Katholischen 
Hochschule Nordrhein-Westfalen, CARS Working 
Papers 24, Aachen, DOI: https://doi.org/10.1788 
3/5308 sowie „Moralkritik und normative Ethik 
bei Marx“, in: Alexander Max Bauer und Helena 
Esther Grass (2024): Oldenburger Jahrbuch für 
Philosophie 2021/2022, Oldenburg, 167–213.

https://doi.org/10.17883/5308


3 

Kulturelle Konstante oder Bruch? 
Judenfeindschaft vor und in der Moderne 
Von Sven Ellmers

1. Einführung 
 
Was ist Antisemitismus (an sich)? Diese realdefi-
nitorische Frage wird selten explizit gestellt,  
bildet aber den Hintergrund vieler Kontroversen. 
Dies gilt auch für die Kontroverse, um die es mir 
im Folgenden geht: die Frage, ob – und wenn ja: 
wie – die Geschichte der Judenfeindschaft einge-
teilt werden sollte. Idealtypisch lassen sich hier 
zwei Positionen unterscheiden. 
 
Auf der einen Seite stehen Vertreter der Konti-
nuitätsthese (im Englischen auch eternalists  
genannt). Ihr Begriff von Judenfeindschaft weist 
eine geringe Intension auf und eignet sich daher 
gut für Darstellungen, die große historische Zeit-
räume abdecken – wie bei Bernard Lazare (1903) 
und Léon Poliakov (1979ff.), die in ihren Klassi-
kern den Terminus Antisemitismus verwenden, 
oder wie bei David Nirenberg (2017), der von 
‚Anti-Judaismus‘ spricht. 

 
Auf der anderen Seite stehen Vertreter der Dis-
kontinuitätsthese (im Englischen auch historicists 
genannt). Sie betonen, dass in der beinahe drei-
tausendjährigen Geschichte der Judenfeind-
schaft Formen symbolischer und physischer Ge-
walt entstanden sind, die derart differieren, dass 
eine begriffliche Unterscheidung erforderlich ist. 
Sie bestreiten zwar nicht, dass es Verbindungen 
zwischen den begrifflich unterschiedenen For-
men der Judenfeindschaft gibt, beharren aber 
darauf, dass diese Formen ungeachtet aller Ver-
knüpfungen irreduzibel sind: Judenfeindschaft 
sei nicht nur hinsichtlich der Intensität der  

 
1 Eine besonders radikale Variante der Diskontinuitätsthese vertritt David Engel. In seinem Essay Away from a Defi-
nition of Antisemitism legt er dar, wie der Terminus ‚Antisemitismus‘ in den 1880er Jahren zunächst eine relativ klar 
umgrenzte politische Bewegung im Kaiserreich bezeichnete und dann Schritt für Schritt auf immer weitere Phäno-
mene ausgedehnt wurde. Hierbei sei man keiner sachlichen Notwendigkeit gefolgt, sondern habe eine willkürliche 
Klassifikation geschaffen, die wesentliche Unterschiede nivelliere, Reifikationen ermögliche, Historiker von konkre-
ten Untersuchungen ablenke und in unfruchtbare Definitionsstreitigkeiten verwickele: „‘Antisemitism’ is [...] an in-
vented analytical category, not a discovered one. As such, its boundaries are arbitrary.“ (Engel 2009: 51) 
 

Artikulation, sondern qualitativ zu unterschei-
den. „Die Rede vom ‚ewigen Antisemitismus‘  
bedeutet nichts anderes als eine intellektuell- 
politische Kapitulation vor dem Sachverhalt: Man 
isoliert den Antisemitismus aus seinem gesell-
schaftlich-geschichtlichen Kontext und verwan-
delt ihn in eine anthropologische Konstante“,  
so der Vorwurf von Detlev Claussen (1987: 8).1  

 
Trotz der gemeinsamen Überzeugung, dass es 
Umbrüche in der Geschichte der Judenfeind-
schaft gibt, weist das Lager der Diskontinuitäts-
theorien eine erhebliche interne Differenzierung 
auf. Wie im Folgenden zu zeigen sein wird, ver-
wenden sie unterschiedliche Kriterien/Typolo-
gien und gelangen auf dieser Grundlage mitun-
ter zu unterschiedlichen geschichtlichen Eintei-
lungen. 

 
Langmuir: Chimärischer Antisemitismus ab dem 
12. Jahrhundert 
 
Ein bedeutender Beitrag zur Theorie der Juden-
feindschaft stammt von dem Mediävisten Gavin 
I. Langmuir. Er unterscheidet realistisch-ethno-
zentrische Judenfeindschaft von xenophobem 
Antijudaismus und diesen von chimärischem An-
tisemitismus:  
 
Realistische Aussagen über eine Fremdgruppe 
zeichnen sich dadurch aus, dass derjenige, der 
sie tätigt, dabei keine „conceptual tools“ (Lang-
muir 1996: 329) verwendet, die er nicht auch zur 
Analyse der Eigengruppe verwenden würde.  
Außerdem berücksichtigt er alle verfügbaren  



4 

Informationen über die Fremdgruppe. Als realis-
tische Judenfeindschaft gilt Langmuir offenbar 
die der Perser, Griechen und Römer: They „hated 
the Jews in their midst because of a real Jewish 
characteristic, their insistence on maintaining 
their Judaic identity as a separate people“; „they 
hated Jews for what Jews were really doing—or 
not doing.“ (Ebd. 1996: 6) 

 
Xenophobe Aussagen liegen vor, wenn eine Ver-
haltensweise, die nur bei einzelnen jüdischen  
Individuen beobachtbar ist, allen Juden unter-
stellt wird. Solche Generalisierungen ignorieren 
vergleichbare Verhaltensweisen bei Individuen 
der Eigengruppe, verweisen jedoch auf empi-
risch beobachtbare Sachverhalte und haben da-
her einen „kernel of truth“ (Langmuir 1996: 306). 
So bezogen sich der frühchristliche Gottesmord-
vorwurf und die daran anknüpfende Substituti-
onslehre auf reale Ereignisse – auf die Kreuzi-
gung, die Zerstörung des Tempels und die 
Diaspora – und sie knüpften an damaliges  
Wissen über die Beteiligung jüdischer Autoritä-
ten an. Warum entstanden diese Vorwürfe? Nach 
Langmuir sind sie auf die Bedrohung des christ-
lichen Glaubens durch die Fortexistenz des  
Judentums zurückzuführen:  
 
Since their sense of identity had so many Jewish 
components, Christians could not simply dismiss 
Judaism as wrong and irrelevant. To assert the dis-
tinctiveness and superiority of their own identity, 
Christians had to think about Judaism […]. Thus, for 
Christians, the ability of Jews to maintain their own 
identity was not only annoying or hateful in the 
way ethnic differences so often are; it was an inti-
mate and enduring threat to their sense of identity. 
(Langmuir 1996: 7)  
 
Es waren also keine rationalen Gründe im Sinne 
empirisch verifizierbarer Erkenntnisse, die Selbst-
zweifel bei Christen aufkommen ließen, sondern 
es war die „patriarchal connection“ (ebd.) zum 
nichtrationalen System der Juden, die das eigene 
nichtrationale System infrage stellte.2 

 

 
2 Langmuir unterscheidet zwischen rational-empirischen, nichtrationalen und irrationalen Denkweisen. Glaubens-
systeme sind für ihn nichtrationale Systeme, die erst dann irrational werden, wenn sie gegen das verfügbare Wissen 
und die Erfahrungsstandards der eigenen Gesellschaft verstoßen. 

Anders verhalte es sich nach Langmuir bei  
chimärischen Aussagen: Ihnen fehlt jeglicher  
Bezug auf beobachtbares Verhalten von Jüdin-
nen und Juden. Es handelt sich um rein fiktionale 
Bilder: „irrational beliefs that attribute to all those 
symbolized as ‚Jews‘ menacing characteristics or 
conduct that no Jews have been observed to 
possess or engage in“ (Langmuir 1990: 297). 
Diese Fantasien, für die Langmuir den Terminus 
Antisemitismus reserviert, erfüllen eine beson-
dere Funktion: „Antisemitism is an irrational 
reaction to repress rational doubts.“ (Ebd. 1990: 
296) Die Zweifel betreffen unter anderem die  
Eucharistie: Wie ist es möglich, dass das Brot  
äußerlich ein Brot bleibt, während sich seine Sub-
stanz zum Leib Christi wandelt? Diese rationalen 
Zweifel am eigenen Glauben sind nach Langmuir 
im 12. Jh. der Auslöser einer irrationalen und 
 außergewöhnlich drastischen projektiven Ge-
genreaktion: Mit den jüdischen Ritualmördern 
und Weltverschwörern entstehen erstmals „ima-
ginary monsters“ (Langmuir 1996: 306); der Jude 
wird zu einem „symbol of depravity and subhu-
manity“ (ebd. 1996: 309). 

 
Der Reiz dieser Typologie liegt darin, dass sie 
nicht nur eine Datierung ermöglicht, sondern 
auch für eine Kategorisierung antijüdischer Zu-
schreibungen nach dem 12. Jh. verwendet wer-
den kann: Viele Zuschreibungen, die heute als 
antisemitisch gelten, sind nach Langmuir als  
xenophob einzuordnen. Dahinter steht die plau-
sible Absicht, Antisemitismus nicht auf ein rassis-
tisches Vorurteil zu reduzieren. Antisemitismus 
operiert mit spezifischen Zuschreibungen. Den-
noch sprechen gegen Langmuirs Typologie ge-
wichtige Gründe.  
 
1) Laut Langmuir besteht ein Vorteil seiner be-
grifflichen Unterscheidung darin, dass sie die 
Vorstellung untergräbt, Antisemitismus sei  
„a reaction to some real millennial characteristics 
of Jews“ (Langmuir 1996: 6) – während ein weiter 
Antisemitismusbegriff den Verdacht sogar näh-
ren könnte, die konstante Judenfeindschaft habe  
 



5 

etwas mit dem konstanten Verhalten von Juden 
zu tun. Zumindest in Bezug auf die (spät-)antike 
Judenfeindschaft scheint die Gefahr jedoch eher 
von Langmuirs rationalitätsbezogener Typologie 
auszugehen, stuft er doch die Feindschaft der 
Griechen, Römer und Perser als realistisch und 
die Feindschaft der Christen lediglich als genera-
lisierend ein (Schäfer 2010: 289). 
 
2) Langmuir könnte auf diesen Einwand erwi-
dern, er habe unmissverständlich klargestellt, 
dass der eigentliche Gegenstand der Xenopho-
bie nicht die Fremdgruppe, sondern die Empfin-
dung einer sozialen Bedrohung sei: „Xenopho-
bes are not talking about real people but about 
something much more intangible, their sense of 
danger, of chaos.“ (Langmuir 1996: 331) Wenn 
dem aber so ist, stellt sich die Frage, warum 
Langmuir weiterhin auf der Bedeutung des em-
pirischen Bezugspunkts insistiert. Läuft diese 
Verteidigung nicht darauf hinaus, xenophobe 
Vorstellungen den chimärischen Vorstellungen 
anzugleichen? 
 
3) Der Gedanke, dass Juden bereits in der (spät-) 
antiken Welt als etwas Bedrohliches empfunden 
wurden, hätte Langmuir dazu veranlassen kön-
nen, die Besonderheit jener Assoziation zu be-
leuchten, die Antisemitismus tatsächlich von  
Xenophobie unterscheidet: die Vorstellung, Ju-
den seien nicht nur boshaft, sondern überaus 
mächtig, übersteigert rational und deshalb be-
sonders gefährlich. Langmuir verwischt diesen 
zentralen Punkt sogar. Für ihn besteht die anti-
semitische Vorstellungswelt aus „subhuman 
monsters“ (Langmuir 1996: 337): „Many believed 
that Jews were beings who were incapable of 
fully rational thought.” (Ebd. 1996: 302) 
 
4) Entgegen Langmuirs Annahme finden sich be-
reits in der griechisch-römischen Antike Stereo-
type, die sich qualitativ nicht von den antijüdi-
schen Anklagen im 12./13. Jh. unterscheiden. So 
etwa Apions Behauptung (variiert bei Damokri-
tos), es existiere ein geheimes Gesetz der Juden, 
jedes Jahr einen Griechen zu fangen, zu mästen, 
zu schlachten, seine Eingeweide zu verzehren 
und durch einen Schwur die Feindschaft zu den 
Griechen zu bekräftigen (Josephus 2008: 174f.).  
 

Diese Beschuldigung hat weder einen wahren 
Kern noch unterscheidet sich die mittelalterliche 
Ritualmordlegende phänomenologisch von ihr 
(Schäfer 2010: 290f.). Und auch bei biblischen  
Judenbildern ist zweifelhaft, ob sie als bloß xeno-
phob – und nicht ebenfalls als chimärisch – zu 
werten sind (siehe 2).  
 
5) Damit stellt sich die Frage, ob es überhaupt 
sinnvoll ist, Xenophobie und Antisemitismus 
über den unterschiedlichen Ursprung der jeweili-
gen Stereotype – nichtrationale vs. rationale 
Zweifel – voneinander abzugrenzen: „If two fac-
tories manufacture physically identical ballbea-
rings using different processes and for different 
purposes, are the resulting ballbearings the 
same, or are they different?“ (Stacey 1994: 98)  
 
6) Die Unterscheidung zwischen einer xenopho-
ben Empirie-Bezogenheit und einer antisemiti-
schen Empirie-Entkopplung ist schließlich inso-
fern problematisch, als judenfeindliche Personen 
stets bemüht sind, ihr bereits feststehendes Bild 
nachträglich durch empirische Belege zu recht-
fertigen. Viele Aussagen, die Bestandteil einer 
antijüdischen Weltanschauung sind, jedoch 
keine grauenhaften Verbrechen unterstellen und 
einen – wenn auch nur geringfügigen – Realitäts-
bezug geltend machen können, müssten dem-
nach als xenophob, d. h. nicht antisemitisch, ein-
gestuft werden (etwa die Aussage, Juden seien 
egoistische Kapitalisten mit großem Einfluss). 

 
Vertreter der Diskontinuitätsthese haben grund-
sätzlich drei Möglichkeiten, auf diese Schwierig-
keiten zu reagieren: 1. Sie können Langmuirs  
Typologie beibehalten, den Beginn des Anti- 
semitismus jedoch früher ansetzen. 2. Sie können 
Langmuirs Datierung übernehmen – also weiter-
hin die antijüdischen Mythen des 12. Jh. ins  
Zentrum rücken –, jedoch seine Typologie modi-
fizieren. 3. Sie können die Typologie verwerfen 
und zu einer alternativen Datierung gelangen. 
 
Antisemitismus als Phänomen der Moderne 
 
Antisemitismusforscher, die von signifikanten 
Wandlungen in der Geschichte der Judenfeind-
schaft ausgehen, neigen überwiegend zur dritten 



6 

Option. In der Regel grenzen sie eine religiös mo-
tivierte Judenfeindschaft der Vormoderne sub-
stantiell von einer nachreligiösen Judenfeind-
schaft der Moderne ab. Es gibt zwei Möglichkeiten, 
diese inhaltliche und zeitliche Differenz termino-
logisch zu fassen. Johannes Heil (1997) plädiert 
dafür, sie auf der Ebene der Substantive anzuzei-
gen. Wie schon Langmuir verwendet er die  
Termini Antijudaismus und Antisemitismus, be-
zeichnet mit letzterem nun jedoch ein genuin 
modernes Phänomen. Moishe Postone (2005: 
178) arbeitet hingegen mit Adjektivattributen:  
Er unterscheidet modernen Antisemitismus von 
vormodernem Antisemitismus.3 Ist dies bloß  
ein nomineller Unterschied, oder verbirgt sich 
dahinter eine Differenz in der Sache? Dass dies 
nicht der Fall sein muss, zeigt Claussens Sprach-
gebrauch: Mal unterscheidet er zwischen traditi-
onellem Antisemitismus und modernem Anti- 
semitismus (2005: 43), mal grenzt er die Phäno-
mene über die Substantive Judenhass und Anti-
semitismus voneinander ab (1987). Es weist also 
nicht zwingend auf einen inhaltlichen Dissens 
hin, wenn Autor A Adjektivattribute und Autor B 
distinkte Substantive bevorzugt. Gleichwohl 
kann ein solcher Dissens bestehen: Während die 
Verwendung von Adjektivattributen noch nichts 
darüber aussagt, ob ein Autor eine starke  
Diskontinuitätsthese, eine vermittelnde Position 
oder eine starke Kontinuitätsthese vertritt, lässt 
der enge Antisemitismusbegriff keinen Zweifel 
an der Position des Autors: Eine rein akzidentielle 
Differenz ist hier, anders als bei der adjektivi-
schen Variante, von vornherein ausgeschlossen. 
Reinhard Rürup und Thomas Nipperdey plädie-
ren daher dafür, am engen Antisemitismusbe-
griff festzuhalten – auch wenn die Wissenschaft 
berücksichtigen müsse, dass sich der adjektivi-
sche Sprachgebrauch allgemein durchgesetzt 
habe (1987: 144). 
 

 
3 Wobei Postone die Wörter ‚modern‘ oder ‚Moderne‘ insofern für unzureichend hält, als sie die Unterscheidung 
von Wesen und Erscheinung des Kapitalismus nicht erlaube (2005: 182). Er verwendet sie deshalb mitunter in An-
führungsstrichen (ebd.: 184). Treffender wäre aus seiner Sicht wohl ein (etwas umständliches) Adjektivattribut wie 
‚kapitalinduziert-fetischistischer Antisemitismus‘. 
4 Belegt ist es erstmals als Adjektiv beim jüdischen Orientalisten Moritz Steinschneider, der 1860 (anknüpfend an 
die Kritik Heymann Steinthals) die „antisemitischen Vorurteile“ (1860: 16) des französischen Philologen Ernest  
Renans zurückwies. Die Bildung des Substantivs mit dem ismus-Suffix – der ein Gedanken- oder Glaubenssystem 
anzeigt – geht auf den Journalisten Wilhelm Marr zurück, der 1879 eine populäre Schrift gegen den „Semitismus“ 
(1879: 10) veröffentlichte und im selben Jahr die Antisemitenliga gründete.  

Bestimmt wird der (moderne) Antisemitismus 
zunächst einmal ex negativo: als eine areligiöse 
Gestalt der Judenfeindschaft. Dabei belassen es 
die Vertreter der Diskontinuitätsthese jedoch 
nicht. Sie ergänzen das negative Kriterium um 
ein Zusatzkriterium oder um mehrere Zusatzkri-
terien. Warum? Erst durch die Angabe eines Zu-
satzkriteriums lässt sich ausschließen, dass sich 
der Begriff des (modernen) Antisemitismus auch 
auf nichtreligiöse Formen der Judenfeindschaft 
vormoderner Gesellschaften anwenden ließe  
– mit der absurden Konsequenz, dass es in die-
sen bereits modernen Antisemitismus gegeben 
hätte. Zudem verleiht erst das Zusatzkriterium  
jeder Diskontinuitätstheorie ihren individuellen 
Zuschnitt. Heil (1997: 105f.) etwa vertritt die An-
sicht, dass bereits das Wort ‚Antisemitismus‘4 
eine rassische Opposition (semitisch vs. arisch) 
zum Ausdruck bringe. Als weiteres Abgren-
zungskriterium gibt er an, dass der Antisemitis-
mus „die Situation eines Überlebenskampfes 
suggeriert und das Recht auf Verdrängung/ 
Tötung des ‚Gegners‘ impliziert“ (ebd.: 106)  
– während im (christlichen) Antijudaismus das 
Überleben der Juden eschatologisch gewährleis-
tet sein musste. Antisemitismus als rassisch  
begründete Weltanschauung birgt Heil zufolge 
eine Verdrängungs- bis Vernichtungstendenz, 
während er vormoderne Judenverfolgungen als 
„Abweichung von der theologisch gegebenen 
Norm“ (ebd.) deutet. 
 
Gegen Varianten dieses zweiten Strangs der Dis-
kontinuitätsthese sind Einwände erhoben wor-
den. Diese Einwände unterscheiden sich dahin-
gehend, was genau sie in Zweifel ziehen.  
 
Erstens können sich Einwände auf das spezifizie-
rende Zusatzkriterium beziehen: Nicht X, so lau-
tet die diskontinuitäts-interne Kritik, sondern Y  
 



7 

begründe die Differenz des (modernen) Anti- 
semitismus. Ist er – wie Postone (2005: 182ff.)  
annimmt – eine rassische Deutung des kapitalis-
tischen Wirtschaftssystems, das ein falsches Bild 
von sich erzeugt, indem es die real verflochtenen 
Dimensionen des Abstrakten und Konkreten 
kontrafaktisch fixiert? Oder entsteht der Anti- 
semitismus – wie Hannah Arendt annimmt – als 
verzerrendes „Spiegelbild“ (2025: 111) der be-
sonderen Stellung der Juden im Rahmen der 
Konstitution und Konsolidierung europäischer 
Nationalstaaten?5 Oder hat der Antisemitismus  
– wie Shulamit Volkov argumentiert – „mit der 
direkten Schätzung oder Nicht-Schätzung von 
Juden wenig bis gar nichts zu tun“, weil er im  
Kaiserreich als „Kürzel“ (2000a: 23) für anti- 
moderne Ideen und Haltungen diente: als Erken-
nungszeichen jener, die parlamentarische De-
mokratie, Frauenemanzipation, Sozialismus und 
Kapitalismus ablehnten und stattdessen ein 
deutsches Volk herbeisehnten, das durch vor- 
moderne Werte und Normen geeint ist 
(Deutschtum vs. Semitismus)?6 Oder zeichnet 
sich der moderne Antisemitismus durch seine 
nationalistische Grammatik aus, „so daß die  
Bezeichnung ‚modern‘ gegen ‚national‘ aus- 
getauscht werden kann“ (Holz 2010: 18)? 

 
Zweitens wurde darauf hingewiesen, dass mit der 
Diskontinuitätsthese die Gefahr verbunden sei, 
wesentliche Kontinuitäten aus dem Blick zu ver-
lieren. Die begriffliche Separierung, so die Be-
fürchtung, könne einem schematischen Denken 
Vorschub leisten, d. h. die terminologische Un-
terscheidung führe nicht selten zu einer unzuläs-
sigen Isolierung der Gegenstände (Graus 2002: 
300). Warnungen dieser Art können die Berech-
tigung der Diskontinuitätsthese grundlegend in  
 

 
5 Nach Arendt (2025: 63–157) reflektiert der moderne Antisemitismus die Staats-/Machtnähe der Juden, ihre Privi-
legien, ihre innereuropäische Vernetzung und ihre jahrhundertelange Isolation vom Rest der (staatsfernen) Gesell-
schaft – bis sie schließlich im Zuge des imperialistischen Zerfalls der Nationalstaaten überflüssig wurden und als 
austauschbare Objekte systematischen Terrors zwecks Zerstörung von Spontaneität, Individualität und Würde en-
deten (vortotalitärer bzw. totalitärer Antisemitismus). 
6 Volkov betont zum einen die Besonderheit des Kaiserreich-Antisemitismus, zum anderen grenzt sie diesen  
vom Vernichtungsantisemitismus der Nationalsozialisten ab. Der Antisemitismus im Kaiserreich „war bei all seinen 
Besonderheiten der französischen Version dieser Zeit näher als den späteren NS-Positionen“ (Volkov 2000b: 57). 
Nach Volkov haben weite Teile der Bevölkerung dies nur nicht verstanden: „Für Millionen Deutsche aber […]  
blieb ‚Antisemitismus‘ ein kultureller Code. […] Sie waren sich nicht bewußt, daß die Sprache sich verändert hatte 
und daß sie nicht mehr in der Lage waren, die Botschaft dieses neuen Antisemitismus zu entschlüsseln.“ (Volkov 
2000a: 36) 

Abrede stellen, müssen dies jedoch nicht. Im 
letzteren Fall mahnen sie lediglich den nicht-
simplifizierenden Gebrauch sachlich begründe-
ter Unterscheidungen an. Ein Beispiel für ein sol-
ches reflexives Differenzdenken ist Raul Hilbergs 
(1990) dreistufiges Modell der Judenverfolgung. 
Die im 4. Jh. beginnende, jedoch weitgehend er-
folglose Bekehrungspolitik der Kirche (Stufe 1) 
werde im 13. Jh. abgelöst durch eine zunächst 
kirchliche, später staatliche Vertreibungspolitik 
(Stufe 2), bevor sich mit der nationalsozialistischen 
Auslöschungspolitik (Stufe 3) eine „Wende in der 
Geschichte des Antisemitismus“ (ebd.: 14) voll-
ziehe. Die Shoah sei „ein in der Geschichte bei-
spielloses Ereignis. In der Tat hatte es in Ausmaß 
und Gestalt nie zuvor etwas Vergleichbares ge-
geben. Fünf Millionen Menschen wurden in  
einer geplanten Unternehmung in dem kurzen 
Zeitraum von wenigen Jahren getötet.“ (Ebd.)  
Hilberg arbeitet also mit einer Antisemitismus-
Typologie, welche die Präzedenzlosigkeit der 
Shoah hervorhebt, aber darum übersieht er  
nicht die Überschneidungen der zu unterschei-
denden Stufen. Er weist ausdrücklich darauf hin, 
„daß das meiste, was in jenen zwölf Jahren [der 
NS-Herrschaft, Anm. d. Verf.] geschah, auch frü-
her schon einmal aufgetreten war“ (ebd.): Boy-
kott jüdischer Geschäfte, öffentliches Verbren-
nen des Talmud, Verbannung von Juden aus der 
Öffentlichkeit an bestimmten Tagen, Verbot in-
terkonfessioneller Ehen, Ausschluss von öffentli-
chen Ämtern, Verhängung von Berufsverboten, 
Einführung des gelben Flecks, Ausstellung offizi-
eller Dokumente für Angehörige reiner Stamm-
bäume, Ghettoisierung etc. – Maßnahmen, die 
nicht nur eine bis in die Spätantike zurückrei-
chende Geschichte haben, sondern die auch 
vom kanonischen Recht der katholischen Kirche 



8 

gedeckt und geregelt waren. Für die NS-Büro-
kratie waren sie Hilberg zufolge „unverzichtbar“ 
als „Richtschnur“, als „Reservoir administrativer 
Erfahrungen“ (ebd.: 16). 
 
Drittens kann man sich gegen jede substanti-
elle Typologisierung der Judenfeindschaft ent-
scheiden. Wer diesen Weg wählt, geht – sei  
es intuitiv oder nach gründlicher Abwägung – 
davon aus, dass die antijüdischen Zuschreibun-
gen und Praktiken, die sozialen Funktionen, 
 die diese erfüllen, sowie die ihnen zugrunde-
liegenden psychischen Mechanismen ein so 
hohes Maß an Invarianz aufweisen, dass es 
nicht geboten ist, ja sogar in die Irre führt,  
(modernen) Antisemitismus von der langen  
antijüdischen Geschichte abzuheben. Tilman 
Tarach (2022: 9) etwa hält „die in weiten Teilen 
der Antisemitismusforschung gängige, biswei-
len gar zum Glaubensbekenntnis gewordene  
kategoriale Unterscheidung zwischen soge-
nanntem christlichem Antijudaismus und mo-
dernem Antisemitismus“ für „nicht haltbar“. 
Wenn Tarach trotzdem vom modernen Antise-
mitismus spricht, so möchte er damit lediglich 
anzeigen, dass sich auf der Ebene der „Erschei-
nung“ etwas „leicht“ geändert habe – aber das 
„Wesen“ der Judenfeindschaft „überlebt […] 
den Wandel der Zeit“ (2022: 123). Auch Monika 
Schwarz-Friesel versteht den Wandel des  
Judenhasses nur als Gestaltwandel eines invari-
anten Musters. Um dies zu verdeutlichen, greift 
sie auf das Bild des Chamäleons zurück,  
„das seine Farbe je nach Umgebung verändert, 
aber in Struktur und Substanz unverändert 
bleibt“ (2019: 30); stets sei es „der uralte  
Judenhass, der lediglich je nach Situation in 
neuem Gewand auftritt“ (ebd.: 31). Einen  
nuancierten Versuch, die longue durée des  
Antijudaismus in seinen unterschiedlichen  
Erscheinungsformen zu rekonstruieren, unter-
nimmt David Nirenberg. Antijudaismus sei 
nicht nur „eine Haltung gegenüber Juden  
und ihrer Religion“ (2017: 15), sondern ein  
konstitutives Werkzeug des westlichen Den-
kens insgesamt: Stets dienten die negativ  
besetzten Figuren des Jüdischen den Nicht- 
Juden dazu, „ihre Welt deuten und kritisieren“ 
(ebd.) zu können.  

 

Im Folgenden möchte ich zunächst die Stärken 
dieses Ansatzes herausarbeiten und die gängi-
gen Abgrenzungskriterien der verschiedenen 
Diskontinuitätsthesen hinterfragen. 
 
2. Argumente, welche die Kontinuitätsthese 
stützen 
 
Nicht-religiöser Judenhass in vorbürgerlichen 
Gesellschaften 
 
Im spätmittelalterlichen Europa war die christli-
che Religion noch keine unverbindliche Privatsa-
che. Die religiösen Vorstellungen und Praktiken 
waren zwar nicht immer kirchenkonform und 
auch die Lebensführung vieler Christen spottete 
zuweilen dem Klischee mittelalterlicher Fröm-
migkeit (Graus 1987: 67–93). Aber offene Häre-
sien wurden von der Kirche konsequent ver-
folgt, und ihr Herrschaftsanspruch erstreckte 
sich nicht nur auf geistliche Fragen, sondern auf 
sämtliche Bereiche des menschlichen Lebens 
(Gurjewitsch 1990). Die christliche Religion 
prägte somit den Alltag der Menschen in funda-
mentaler Weise – und angesichts der Tatsache, 
dass das Christentum seit jeher sein Selbstver-
ständnis aus der Abgrenzung vom Judentum 
entwickelte (Nirenberg 2017), erscheint die An-
nahme, die vormoderne Judenfeindschaft sei im 
Wesentlichen religiös motiviert gewesen und un-
terscheide sich darin vom Antisemitismus der sä-
kularen Moderne, auf den ersten Blick überzeu-
gend. 
 
Ein Teil der spätmittelalterlichen Judenpogrome 
stellt diese Gegenüberstellung jedoch infrage. Im 
Wesentlichen wurden damals drei Anschuldi-
gungen erhoben, um die brutalen Angriffe auf 
Jüdinnen und Juden zu rechtfertigen: 
 
1) Die Ritualmordlegende: Juden wird unterstellt, 
zum Pessachfest christliche Kinder zu kaufen 
oder zu entführen, um an ihnen die Kreuzigung 
Jesu nachzuvollziehen und ihnen das Blut zu ent-
ziehen. Vorbild sind die vom Benediktinermönch 
Thomas von Monmouth verfassten Bücher über 
einen angeblichen jüdischen Ritualmord an dem 
zwölfjährigen William in Norwich (England)  
im Jahr 1144. Monmouths Heiligengeschichte 



9 

enthält bereits die Idee einer jüdischen Ver-
schwörung: Die führenden Juden Spaniens, so 
Monmouth, träfen sich jährlich im südfranzösi-
schen Narbonne, um dort festzulegen, in welcher 
Stadt das nächste christliche Kind geopfert wer-
den solle, um jüdische Gemeinden weltweit mit 
Blut zu versorgen.7 
 
2) Die Hostienfrevellegende (ab dem 13. Jh.): 
Hiernach kaufen oder stehlen Juden geweihte 
Hostien, um diese wie Jesus zu martern.  
 
3) Der Brunnenvergiftungsvorwurf: Nach dieser 
Verschwörungstheorie vergiften Juden Brunnen 
und Quellen mit Giftsäckchen, um die Christen-
heit auszurotten: Die Juden als Kollektiv – meist 
wurde unterstellt, dass alle erwachsenen Juden 
beteiligt oder zumindest eingeweiht waren – 
hätten bewusst den Schwarzen Tod (die Lungen- 
und Beulenpest) herbeigeführt. Das sich wie ein 
Lauffeuer verbreitende Gerücht hatte einen Vor-
läufer in Frankreich und Aragón: Dort beschul-
digte man 1321 die Lepra-Kranken, aus Rache für 
ihre Isolation das Trinkwasser vergiftet zu haben. 
Als eigentliche Drahtzieher galten jedoch arabi-
sche Könige – wie der Sultan von Babylon und 
der König von Granada –, die nach der Weltherr-
schaft gestrebt hätten. Sie sollen sich der Juden 
als Mittelsmänner bedient haben, um die Aussät-
zigen mit Gift zu versorgen (Barzilay 2022: 38–
70). 
 
Mit dem Brunnenvergiftungsvorwurf wurden 
vielerorts – teils auch nachträglich – Pogrome 
gerechtfertigt, die zwischen 1348 und 1350, aus-
gehend von Südfrankreich, fast das gesamte 
Reich erfassten8 und an deren Ende „alle bedeu-
tenden jüdischen Gemeinden in Deutschland 
ausgelöscht“ (Schäfer 2020: 156) waren. Der My-
thos der Brunnenvergiftung unterscheidet sich in 

 
7 Zur Debatte um den Ursprung der Ritualmordlegende siehe Mentgen (1994). Er selbst argumentiert, dass sie auf 
Grundlage christlicher Fehlinterpretationen der Purimbräuche entstand. 
8 „[N]ur Böhmen, Österreich und von den großen Reichsstädten Regensburg blieben verschont.“ (Graus 2002: 291) 
Zur detaillierten Chronologie der Pogrome siehe Graus (1987: 159ff.).  
9 So führen historische Quellen die Rintfleisch-Massaker in der Regel auf einen Hostienfrevel zurück, eine andere 
Quelle gibt jedoch einen Ritualmord als Grund an (Lotter 1988: 394f.). Im Schauprozess, der 1510 in der Mark Bran-
denburg mit dem Todesurteil für 40 Juden endete, wurden beide Anklagepunkte gleichzeitig erhoben. 
10 So schon Hoeniger (1882: 5). Die Geißler interpretierten die Epidemie als Strafe Gottes, weshalb sie mit ritualisier-
ten öffentlichen Selbstgeißelungen Buße für ihre Sünden taten. Siehe hierzu Graus (1987: 13–59). 

mehrfacher Hinsicht von den beiden ersten An-
schuldigungen. Die Ritualmord- und die Hosti-
enfrevellegende erfüllten religiöse Funktionen: 
Sie sollten vor allem Zweifel ausräumen, impli-
zieren sie doch, dass selbst die verfeindeten  
Juden von der Heiligkeit Jesu und von der – 1215 
zum Dogma erhobenen – Transsubstantiation 
überzeugt seien. Beide Vorwürfe hängen eng 
miteinander zusammen und sind letztlich aus-
tauschbar, da sie sich mit der jüdischen Wieder-
holung der Kreuzigung desselben Narrativs be-
dienen.9 Zudem wurden sie vom lokalen Klerus 
verbreitet – häufig mit dem Ergebnis, dass am 
Ort des vermeintlichen Geschehens eine Wall-
fahrtskirche errichtet wurde. 
 
Anders, so lautet František Graus‘ Fazit nach ei-
nem beeindruckenden Quellenstudium, verhalte 
es sich bei der Legende von der jüdischen Brun-
nenvergiftung. Sie wurde nicht vom Klerus ver-
breitet (Graus 2002: 291). Teilweise wurden 
Geistliche sogar selbst bezichtigt, an der Vergif-
tung beteiligt gewesen zu sein (Graus 1987: 
307f.). Während in Frankreich 1321 behauptet 
wurde, dem verwendeten Gift seien geweihte 
Hostien beigemischt worden (Barzilay 2022: 46), 
fehlt dieser Teil der Erzählung in den Jahren 1348 
bis 1350. Die Massenmorde, die mit ihr gerecht-
fertigt wurden, ballten sich nicht um die Karwo-
che und Ostern (Graus 1987: 166) – wie dies 
sonst bei Judenverfolgungen üblich war, etwa 
beim „Werner von Oberwesel“-Pogrom von 
1287, dem Röttlinger Pogrom von 1298 oder 
dem Prager Pogrom von 1389. Auch gingen die 
Morde, anders als lange angenommen, nicht von 
der Laienbewegung der Geißler aus; sie fanden 
größtenteils vor den Geißlerzügen statt.10 Gegen 
die These, die Massaker seien spontane Ausbrü-
che religiöser Erregtheit gewesen – wie bei den 
Pogromen zur Zeit der Kreuzzüge –, spricht  
 



10 

zudem, dass sie in den überwiegenden Fällen11 
sorgfältig vorbereitet waren. Dies belegen, wie in 
Frankfurt oder Nürnberg, Regelungen zur Auftei-
lung des jüdischen Nachlasses, die vor den Pog-
romen beschlossen wurden.12 Christliche Juden-
feindschaft gehört nach Graus zwar zum begüns-
tigenden Hintergrund der Ereignisse, reicht für 
sich genommen jedoch nicht zu ihrer Erklärung 
aus. Was erklärt sie dann? Graus versteht die 
Pogrome als „Seismograph für Erschütterungen 
der Gesellschaft“ (1987: 155). Darauf wird später 
noch eingegangen. An dieser Stelle ist nur Fol-
gendes wichtig: Die größte Pogromwelle des 
Mittelalters und die sie legitimierende Anklage 
fügen sich nicht recht ein in das vertraute Bild  
eines vormodern-religiösen Antijudaismus. 
 
Schutz jüdischen Lebens versus Vernichtungs- 
tendenz? 
 
Die Vernichtungsaktionen zwischen 1348 und 
1350 wecken auch Zweifel an der These, Anti- 
semitismus als modernes Phänomen zeichne 
sich durch eine Verdrängungs- bis Vernichtungs-
tendenz aus – während zu Zeiten des religiösen 
Antijudaismus der Schutz jüdischen Lebens die 
Norm gewesen sei. 
 
Für die These sprechen zunächst zwei gewichtige 
Gründe: 1. Sie bringt den Zivilisationsbruch des 
Holocaust auf den Punkt, denn das industrielle 
Auslöschungsprojekt der Nationalsozialisten ist 
in der Tat präzedenzlos und es fand unter mo-
dernen Bedingungen statt. Historische Verglei-
che, so die verständliche Sorge, könnten die na-
tionalsozialistischen Gräuel verharmlosen.  
2. Viele christliche Autoritäten lehnten die Tö-
tung von Juden ab. So sprach sich Augustinus, 
der einflussreichste christliche Theologe und  
 

 
11 Zu den wenigen Ausnahmen gehört das Pogrom am 23. August 1349 in Mainz (Graus 1987: 202). 
12 Eine besonders unrühmliche Rolle spielte hier Karl IV. So verpfändete der römisch-deutsche König am 25. Juni 
1349 den Besitz der unter seinem Schutz stehenden Frankfurter Juden an die Stadt für 15.200 Pfund Heller, eine 
urkundliche Amnestie für die einkalkulierte Ermordung inklusive: „Sollte es geschehen, was Gott verhüten möge, 
dass die Juden zu Tode kommen und vertrieben oder erschlagen werden oder auswandern […], so wollen weder wir 
noch unsere Nachfolger im Reich […] gegenüber unseren und des Reiches Bürgern und der Stadt zu Frankfurt oder 
ihren Nachkommen […] jemals irgendeinen Anspruch erheben.“ (Zit. nach Schneidmüller 2012: 399f.) Das, was „Gott 
verhüten möge“, geschah bereits zwei Wochen nach Karls Abreise: Die Juden Frankfurts wurden verbrannt. Auch in 
Nürnberg nutzte er das Judenregal auf Kosten seiner Kammerknechte: So verschrieb er, z. T. acht Monate vor dem 
Pogrom, jüdisches Eigentum für „den Fall, wenn die Juden in Nürnberg entleibet würden, oder von dannen fuhren 
oder sonsten dem Reich heimfielen“ (zit. nach Graus 1987: 210). 

Philosoph des Mittelalters, unter Berufung auf 
Psalm 59, Vers 12 („Bringe sie nicht um, dass es 
mein Volk nicht vergesse; zerstreue sie aber mit 
deiner Macht, Herr unser Schild, und stoß sie hin-
unter“) für den Schutz jüdischen Lebens aus, weil 
das Judentum die Heilige Schrift bewahre  
– ohne sie richtig zu verstehen – und so unge-
wollt die Authentizität der christlichen Prophe-
zeiungen bezeuge. Als lebende Fossilien, als „Re-
likt aus alttestamentlicher Zeit“ (Cluse 2018: 131), 
dienen die Juden als Beweis für die Wahrheit des 
Christentums. Abgesehen von der Lehre der Zeu-
genschaft begründeten auch eschatologische In-
terpretationen des Römerbriefs das Tötungsver-
bot: „So frage ich nun: Sind sie [die Juden, die 
Christus nicht anerkennen, Anm. d. Verf.] ge-
strauchelt, damit sie fallen? Das sei ferne! Son-
dern durch ihre Verfehlung ist den Heiden das 
Heil widerfahren; das sollte sie [die Juden] eifer-
süchtig machen.“ (Röm 11, 11) Ihre „Verstockt-
heit“ (Röm 11, 25) und Knechtschaft (Röm 11, 9–
10) ist also Teil eines göttlichen Plans. Sobald 
sich „die volle Zahl der Heiden“ dem Christentum 
angeschlossen hat, „wird ganz Israel gerettet 
werden“ (Röm 11, 25–26). Paulus illustriert dies 
mit dem Gleichnis vom Ölbaum. Gott habe die 
jüdischen Zweige nur vorrübergehend herausge-
brochen. Die neuen Zweige – die heidnischen 
Neuchristen – sollten nicht auf das Volk herab-
blicken, das Gott einst erwählt hat: „Sei nicht 
überheblich, sondern fürchte dich!“ (Röm 11, 20) 
Paulus wertet das jüdische Volk gegenüber den 
konvertierten Heiden sogar auf: „Denn wenn du 
[der Neuchrist, Anm. d. Verf.] aus dem Ölbaum, 
der von Natur aus wild war, abgehauen und wi-
der die Natur in den edlen Ölbaum eingepfropft 
worden bist, um wie viel mehr werden die natür-
lichen Zweige [d. h. die später noch zum Chris-
tentum findenden Juden, Anm. d. Verf.] wieder  
 



11 

eingepfropft in ihren eigenen Ölbaum.“ (Röm 11, 
24) Die Juden sind demnach ein fester Bestand-
teil der Erlösungsgeschichte und dürfen schon 
deshalb nicht getötet werden. Schließlich wider-
sprach auch der Dekalog („Du sollst nicht töten“) 
und das Gebot der Nächstenliebe (Lev 19, 18; Lk 
10, 25–37) antijüdischer Gewalt. 
 
Die religiösen Hemmungen dürfen jedoch nicht 
darüber hinwegtäuschen, dass Jüdinnen und  
Juden im Mittelalter immer wieder massenhaft 
ermordet wurden. So drohten die Pogrome der 
Jahre 1348 bis 1350 nach zeitgenössischen Chro-
nisten „die Judenheit überhaupt auszurotten“ 
(Graus 1987: 165). In Erfurt wurden an einem ein-
zigen Tag 976 Jüdinnen und Juden ermordet, in 
Worms mehr als 580, in Nürnberg 562, in Straß-
burg ca. 2000 (Graus 1987: 249). Die Pogrom-
welle hatte zahlreiche Vorläufer und Nachfolger: 
die Morde zur Zeit des ersten und zweiten Kreuz-
zuges (1096 bzw. 1147); die „guten Werner“-
Pogrome im Rhein-Mosel-Gebiet (1287); die flä-
chendeckenden Rintfleisch-Verfolgungen (1298) 
in Franken (bei denen wohl noch mehr als 4000‒
5000 Juden massakriert worden wären, hätte sich 
nicht Albrecht I. gegen Adolf von Nassau im Kon-
flikt um den römisch-deutschen Königsthron 
durchgesetzt)13; die Armleder-Verfolgungen 
(1336‒1338) in Franken und im Elsass; die Verfol-
gungen in Niederbayern (1338) oder die Massa-
ker auf der iberischen Halbinsel (1391).14 Die 
christliche Religion spielte dabei immer eine ge-
wisse Rolle – sei es als primäre Motivations-
quelle, als allgemeiner Hintergrund oder bei der 
Rechtfertigung der Morde. So ließ sich schon die 

 
13 „Den Aufruhr der Rintfleischbanden schlug erst König Albrecht nieder, als er im September nach Franken kam. 
Wie christliche Chronisten glauben, hätte die Verfolgung ganz Deutschland erfaßt und alle Juden ausgerottet, wenn 
Albrecht nicht erschienen wäre.“ (Graus 1987: 418) 
14 Hierbei handelt es sich nur um eine kleine Auswahl größerer Pogrome. Eine detailliertere Liste, die ebenfalls nicht 
Anspruch auf Vollständigkeit erhebt, findet sich bei Graus (1987: 156‒158). 
15 Es gibt verschiedene Versuche (siehe Meyer-Blanck 2024: 128‒130), diese Textstelle hermeneutisch zu entschär-
fen: Johannes könnte mit den an Jesus glaubenden Juden nur die Juden gemeint haben, die früher an Jesus glaubten, 
dann jedoch abtrünnig wurden. Eine andere Interpretation rückt den Gesprächsverlauf in den Mittelpunkt: Auf die 
Behauptung Jesu, dass jeder, der seinem Wort folgt, die Wahrheit erkennen und dadurch Freiheit erlangen werde, 
antworten die Juden, dass sie als Nachkommen Abrahams niemals Knechte gewesen sind und folglich gar keiner 
Befreiung bedürfen (Joh 8, 33) – was Jesus wiederum zu der Antwort verleitet, dass sie zwar von Abraham abstam-
men mögen, aber nicht seine Werke vollbringen (Joh 8, 39), sondern sündigen. Vor diesem Hintergrund, so die 
Exegeten, sei die drastische Formulierung von den Kindern des Teufels zu verstehen: Trotz ihrer Herkunft seien sie 
als Sünder gerade nicht die (geistigen) Kinder Abrahams. Aber wie auch immer solche Entschärfungsversuche zu 
bewerten sind, feststeht, dass sich die Assoziation der Juden mit dem Satan „unauslöschlich in das kulturelle Ge-
dächtnis der Menschheit einprägen“ (Schäfer 2020: 65) sollte. 

eschatologisch begründete Verschonung der  
Juden spitzfindig interpretieren. Der Chronist 
Heinrich von Diessenhofen etwa, der die Brun-
nenvergiftungen für bewiesene Verbrechen hielt, 
mit denen sich die Juden selbst gerichtet hätten 
– „corporaliter et eternaliter“ (Diessenhofen 
1868: 69) –, stellt am Ende seines erschütternden 
Berichts über die Pestpogrome die Überlegung 
an, dass die Juden, die es zur Erfüllung der Pro-
phezeiung bedarf, nicht zwingend unter Christen 
in Europa überleben müssten: „Und ich würde 
glauben, dass das Ende der Hebräer gekommen 
sei, wenn die Zeit der Vorhersage des Elias und 
des Henoch schon erfüllt wäre; da dies aber nicht 
erfüllt ist, ist es notwendig, dass einige [Juden] 
bewahrt werden, damit das erfüllt werde, was ge-
schrieben steht […]. Aber in welchen Regionen 
sie bewahrt werden, ist mir nicht bekannt; aber 
ich meine, dass jenseits des Meeres das Volk und 
der Same Abrahams eher bewahrt werde als 
hier.“ (Ebd.: 71, Übers. aus dem Lat. d. Verf.) Zu-
dem legte die christliche Theologie die ideologi-
schen und emotionalen Grundlagen für Gewalt, 
Vertreibung und Mord (Hegener 2004, 17‒72; 
Pangritz 2023). So präsentiert das Johannes-
evangelium die Juden – einschließlich derjeni-
gen, die an Jesus glauben (Joh 8, 31) – als geis-
tige Kinder des Teufels, die tun, was ihr mörderi-
scher und lügnerischer Vater begehrt (Joh 8, 
44),15 und selbst Paulus spricht im 1. Thessaloni-
cherbrief von „den Juden, die den Herrn Jesus 
getötet haben und die Propheten und die uns 
verfolgt haben und die Gott nicht gefallen und 
allen Menschen Feind sind“ (1 Thess 2, 15). Wenn 
sie aber „Verkörperung[en] eines rein negativen 



12 

Prinzips“ (Nirenberg 2017: 92) sind, ist ihre Elimi-
nierung dann nicht die naheliegende, gottgefäl-
lige Konsequenz? Ihre Zerstreuung und ihr min-
derer Rechtsstatus erschien vielen Christen je-
denfalls als eine zu milde Strafe für die unbelehr-
baren satanischen Feinde, die seit ihrem Verbre-
chen am Messias nicht aufhörten, Gott zu ver-
höhnen, fromme Christen zu vergiften und deren 
ökonomische Existenz zu vernichten. Die theolo-
gische Norm, Juden nicht zu ermorden, musste 
den Gläubigen stets aufs Neue eingeschärft wer-
den, weil die christliche Theologie mit ihrem 
Hang zum Manichäismus eben auch Deutungs-
muster bereitstellte, die brutalen Morden Vor-
schub leisteten. 
 
Konversion als Exitoption? 
 
Ein wesentlicher Unterschied, so einige Vertreter 
der Diskontinuitätsthese, bestehe jedoch darin, 
dass in der vorbürgerlichen Gesellschaft das Jü-
disch-Sein durch Konversion zum Christentum 
abgelegt werden konnte, während die biologi-
schen Rassenlehren des späten 19. Jh. keine 
Exitoption mehr vorsahen. Im Lichte der Quellen 
lässt sich diese Gegenüberstellung jedoch nur 
eingeschränkt aufrechterhalten. Blicken wir noch 
einmal auf die Pogrome zur Zeit des Schwarzen 
Todes: Zwar wurden Jüdinnen und Juden, die 
konvertierten, oft verschont, „in vielen Fällen 
wurden sie jedoch nach einigen Wochen oder 
Monaten gleichfalls als Giftmischer verbrannt  
– man holte gewissermaßen schnell noch das 
‚Versäumnis‘ nach“ (Graus 2002: 292). In Orten, 
in denen keine Juden lebten, ermittelte man die 
getauften Juden und brachte stattdessen sie um 
(Hoeniger 1882: 7). Das eindrücklichste Beispiel 
dafür, dass die Annahme der Taufe keinen  
verlässlichen Schutz vor Diskriminierung und 
Verfolgung bot, bilden die ab der Mitte des  
15. Jh. auf der iberischen Halbinsel erlassenen 
limpieza de sangre-Statuten („Reinheit des  
Blutes“):16 Christen, die nicht nachweisen konn-
ten, dass es in ihrer Ahnenreihe keine Juden 
(oder Muslime) gab, waren von städtischen  
Ämtern, Hochschulen, Ordensgemeinschaften, 
kirchlichen Einrichtungen und bestimmten  
 

 
16 Siehe hierzu Priester (2003: 17‒42), Torres (2006) und Walz (1995). 

Berufen ausgeschlossen. Mit den Statuten  
reagierten die sogenannten Alt-christen auf die 
Assimilationsherausforderungen, die sich aus 
den Verschiebungen in der religiösen Demogra-
phie ergaben: Die Pogrome von 1391, die durch 
den König von Aragón angeordnete Sichtbarma-
chung der Juden durch öffentlich zu tragende  
Erkennungszeichen (1393), die Verbannung von 
Juden aus Städten wie Valencia (1397) und 
Barcelona (1401), die andauernden Übergriffe, 
das umfangreiche Bekehrungsprogramm von 
Vinzenz Ferrer (1411‒1416), das mit der Einrich-
tung abgetrennter jüdischer Wohnviertel einher-
ging, um jeglichen Kontakt zu Christen zu  
vermeiden – all dies führte dazu, dass zehntau-
sende Juden zum Christentum übertraten 
(Nirenberg 2017: 225ff.). Eine weitere Massen-
konversion folgte auf das Alhambra-Edikt von 
1492, das die Vertreibung sämtlicher Juden aus 
den Gebieten der Krone von Kastilien und  
Aragón anordnete. Den sephardischen Juden 
blieben drei Optionen. Sie konnten ihre Heimat 
verlassen und den Großteil ihres Vermögens  
zurücklassen, sie konnten im Land bleiben  
– worauf die Todesstrafe stand –, oder sie konn-
ten den christlichen Glauben annehmen. Genaue 
Zahlen sind schwer zu ermitteln, aber auch wenn 
ein Teil von ihnen nach Portugal, Navarra und  
ins Osmanische Reich auswanderte, entschied 
sich wohl der überwiegende Teil für die Konver-
sion (Kamen 1988: 39). Angesichts des immensen 
Drucks, die Taufe anzunehmen, argwöhnten 
viele Altchristen, dass die neuen Glaubens- 
brüder, die sie verächtlich Marranen nannten, 
heimlich an ihrer alten Religion festhielten – was 
nicht selten der Fall gewesen sein dürfte. Zudem 
sahen sie durch die vielen konvertierten Juden 
ihre eigene Vormachtstellung bedroht, denn mit 
ihnen erhöhte sich die Konkurrenz um Ämter 
und Pfründe – und da die Konfession als Aus-
schlussmittel entwertet war, wurde sie durch die 
Unterscheidung von „reinem“ und „beflecktem“ 
Blut ersetzt, um den vormaligen Juden weiterhin 
die Gleichberechtigung zu verwehren. Die Frage, 
ob man Juden unter seinen Vorfahren hatte  
– und wenn ja: in welchem Grad –, wurde ab  
1478 auch in den Tribunalen der spanischen  
 



13 

Inquisition zentral: Tausende Konvertiten wur-
den verurteilt und auf dem Scheiterhaufen ver-
brannt. 
 
Es spricht aber noch ein weiterer Gesichtspunkt 
gegen den Versuch, über das Kriterium Konver-
sionsoption vs. unabänderliche Rassenzugehörig-
keit eine genuin moderne von einer genuin vor-
modernen Judenfeindschaft abzugrenzen: Zwar 
prägten biologische Rassenlehren die Juden-
feindschaft eines gewissen Abschnitts der  
Moderne, doch sind sie in der gegenwärtigen 
Moderne weitgehend diskreditiert, ohne dass 
sich Judenfeindschaft zu einem marginalen Phä-
nomen entwickelt hätte. Rassenlehren sind nur 
ein „dünnes wissenschaftliches Mäntelchen“ für 
eine „primitive Überzeugung“ (Sartre 2023: 26), 
die sich unterschiedlicher Artikulationsformen 
bedienen kann. 
 
Kontinuität der psychischen Mechanismen 
 
Wie psychoanalytisch orientierte Studien zei-
gen,17 lassen sich die klassischen antijüdischen 
Anschuldigungen auf sich widersprechende 
Selbstanteile, auf unbewusste innere Konflikte 
zurückführen. Der innere Konflikt besteht aus 
insgeheimen Wünschen einer Person, die ihren 
inkorporierten Wertvorstellungen widerspre-
chen und daher Schuldgefühle auslösen  
– Schuldgefühle, die, wie die Wünsche selbst, 
verdrängt werden. Die zugrundeliegenden  
Triebenergien werden also nicht in Form der 
Selbstreflexion abreagiert, weshalb sie, analog 
zur neurotischen oder psychotischen Symptom- 
bildung, sich auf Umwegen Geltung verschaffen: 
Anstatt sich die eigenen Wünsche einzugeste-
hen, werden sie den Juden unterstellt. So reprä-
sentiert die Idee einer jüdischen Weltherrschaft 
die aus Ohnmachtserfahrungen gespeisten 
Machtphantasien derjenigen, die ihres eigenen 
Glückes Schmied sein sollen, ohne es zu können. 
 
Der psychologische Mechanismus einer projekti-
ven Abwehr verdrängter Selbstanteile zeigt sich  
 

 
17 Siehe hierzu die klassischen Beiträge in dem von Simmel (2024) herausgegebenen Band. 
18 So auch Langmuir (1996: 306): „The ‚Jews‘ were used as a symbol to express repressed fantasies about crucifixion 
and cannibalism, repressed doubts about the real presence of Christ in the Eucharist.“ 

bereits im Vorwurf, die Juden hätten Gottes Sohn 
ermordet. Nach Hyam Maccoby verweist diese 
Anschuldigung auf christliche Selbstvorwürfe 
und Gewissensbisse, die sich aus der Vorstellung 
der Evangelien ergeben, Jesus sei ein stellvertre-
tendes Sühneopfer gewesen. Insgeheim seien 
die Gläubigen nämlich erleichtert und froh  
darüber, dass der schuld- und makellose Jesus 
für ihre eigenen Sünden am Kreuz geopfert 
wurde und ihnen so die Unsterblichkeit schenkte 
(Maccoby 2019: 102). Ebenso lassen sich die mit-
telalterlichen Ritualmord- und Hostienschän-
dungsvorwürfe auf das Schuldgefühl zurückzu-
führen, dass sich bei Christen einstelle, weil sie 
gemäß der Transsubstantiationslehre in der hei-
ligen Messe den Leib und das Blut Jesu Christi zu 
sich nehmen, letztlich also einen kannibalisti-
schen Akt begehen.18  

 
Neben der Projektion verdrängter Wünsche ge-
hört die Verschiebung feindseliger Regungen zu 
den psychischen Kernmechanismen der Juden-
feindschaft. In einer der wenigen Stellen, an  
denen sich Freud zur Judenfeindschaft äußert, 
deutet er sie als Hass spät und gewaltsam chris-
tianisierter Völker: „Sie haben den Groll gegen 
die neue, ihnen aufgedrängte Religion nicht 
überwunden, aber sie haben ihn auf die Quelle 
verschoben, von der das Christentum zu ihnen 
kam.“ (Freud 2000: 539) Die Kritische Theorie ist 
Freud darin gefolgt, Judenfeindschaft als Ver-
schiebungsphänomen zu deuten. Nach Fromm 
haben Menschen in antagonistischen Gesell-
schaften – d. h. in Gesellschaften, die auf rational 
nicht zu rechtfertigenden Hierarchien und Trieb-
verzichten beruhen –, meist ein ambivalentes 
Verhältnis zur Autorität: Sie verehren und hassen 
sie zugleich. Eine Möglichkeit, mit diesen wider-
streitenden Gefühlen umzugehen, besteht  
in ihrer klaren Trennung: Die positiven Gefühle 
gegenüber der als tugendhaft und stark imagi-
nierten Autorität werden von feindseligen Impul-
sen freigehalten, indem sich diese auf eine als 
lasterhaft empfundene, aber gefahrlos zu verfol-
gende Autorität richten (Fromm 1989: 172) – wie  
 



14 

in der nationalsozialistischen Entgegensetzung 
von schaffendem deutschen Industriekapital und 
raffendem jüdischen Leih- und Börsenkapital. 
Der Abwehrvorgang der Verschiebung lässt sich 
schon in der Frühgeschichte des Christentums 
nachweisen. In den Evangelien wird nicht Pontius 
Pilatus, der römische Statthalter in Jerusalem, für 
den Tod von Jesus verantwortlich gemacht. Es 
werden auch nicht nur die jüdischen Hohepries-
ter und Ältesten angeklagt, sondern das jüdische 
Volk insgesamt (Mt 27, 25). Wichtig ist hierbei 
der historische Hintergrund: Zur Zeit der Entste-
hung der Evangelien (ab etwa 70 n. Chr.) war das 
Judentum zwar noch ein bedeutender religiöser 
Faktor, der jüdische Aufstand gegen die römi-
sche Besatzung endete jedoch mit einer trauma-
tischen Niederlage (der Tempel wurde zerstört, 
die Kultgegenstände geraubt und zehntausende 
Jüdinnen und Juden versklavt oder vertrieben). 
Kurzum: Die frühen Christen, die unter römischer 
Herrschaft zunächst selbst verfolgt wurden, klag-
ten nicht ihre Verfolger an, die auch die wirkli-
chen Mörder ihres Messias waren (Cohn 1997), 
sondern sie verschoben ihren Groll auf die am 
Boden liegende religiöse Konkurrenz.19 

 
Die Verschiebung feindseliger Impulse bildet 
wiederum die Grundlage der Identifikation: Der 
geteilte Hass auf dasselbe Objekt ermöglicht ein 
Gemeinschaftsgefühl, dass die materiellen, poli-
tischen und kulturellen Differenzen vorrüberge-
hend in den Hintergrund treten lässt. Juden-
feindschaft ist eine Integrationsideologie – das, 
worin man lagerübergreifend einer Meinung 
sein kann.  

 
Schließlich erfüllt die Judenfeindschaft eine 
wichtige Entlastungsfunktion bei der Vergan-
genheitsbewältigung: Wer sich mit einer religiö-
sen Gruppe oder einer Nation identifiziert, deren 
Geschichte durch Judenfeindschaft geprägt  
ist, kann sich entweder mit dieser Geschichte ak-
tiv auseinandersetzen und sich der aus ihr  
 

 
19 Die Umlenkung von Hass und Groll bildet selbstverständlich nur einen Teilaspekt der frühchristlichen Judenfeind-
schaft. Neben schlichtem Opportunismus ist auch zu berücksichtigen, dass das Christentum aus dem Judentum 
hervorging und durch die Übernahme des Tanach bleibend auf dieses bezogen war. Das Bedürfnis, sich vom Juden-
tum abzugrenzen, war daher von Anfang an weit stärker ausgeprägt als gegenüber anderen religiösen Lehren. Ins-
besondere ließ sich das Schicksal der Juden von den Christen als göttliches Zeichen deuten, dass Gott mit ihnen 
einen neuen Bund geschlossen habe. 

erwachsenden Verantwortung stellen – oder er 
kann seine Schuldgefühle und seine Wut über 
die aufgenötigte Konfrontation mit der Vergan-
genheit in erneuerte Judenfeindschaft ummün-
zen. Täter und Opfer tauschen so ihre Rollen,  
Judenfeindschaft wird zum Perpetuum Mobile  
– und das keineswegs erst seit dem Ende des  
Nationalsozialismus. 

 
3. Virulente Modifikationen der Judenfeindschaft  
 
Die Vertreter der Kontinuitätsthese verfügen 
über starke Argumente. Wie steht es jedoch mit 
Forschern, die historische Diskontinuitäten beto-
nen? Werner Bergmann etwa findet es „nicht un-
problematisch“ (2024: 8), dass Antisemitismus 
„zum übergreifenden Terminus geworden“ (ebd.: 
7) ist, der höchstens über Adjektivattribute näher 
bestimmt werde: Er „suggeriert eine historische 
Kontinuität und scheinbare Allgegenwart von  
Judenfeindschaft (…) und verkürzt die Beziehun-
gen der Juden zu anderen Völkern auf eine reine 
Verfolgungsgeschichte.“ Damit wäre das „zu  
allen Zeiten und an allen Orten gleichbleibende 
Wesen des Antisemitismus ein Hass auf die Ju-
den, der aus ihrer bloßen Existenz als Fremd-
gruppe mit abweichenden Gebräuchen unter  
anderen Völkern entsteht“ (ebd.: 8). Bergmanns 
Begründung ist wenig überzeugend: Wer grund-
legende Kontinuitäten der Judenfeindschaft an-
nimmt, muss weder unterstellen, dass Juden von 
Nicht-Juden ausschließlich verfolgt wurden, 
noch die Verfolgungsgeschichte allein durch die 
Andersartigkeit jüdischer Bräuche erklären. 
 
Dessen ungeachtet ist Bergmanns Skepsis  
gegenüber allzu schlichten Kontinuitätstheorien 
nachvollziehbar. Es gibt gute Gründe, an Ein- 
teilungen der Judenfeindschaft festzuhalten, 
denn es gibt Zeiträume, in denen sich die vor-
handenen Formen der Judenfeindschaft auf 
Grundlage tiefgreifender sozioökonomischer 
Veränderungen transformieren und eine größere  
 



15 

Bedeutung für die individuelle Sinnstiftung und 
das kulturelle Selbstverständnis erlangen. Diese 
neuen Formen, soziale Umbrüche im Bild des 
kontrastiven Juden zu reflektieren, sind keine ge-
schichts-losen Neuschöpfungen, sondern knüp-
fen jedes Mal an überlieferte Zuschreibungen an. 
Ihre Virulenz speist sich daraus, dass sie die  
(Krisen-)Erfahrungen rasch und grundlegend 
veränderter Gesellschaften mit tradierten  
Wissensvorräten und Problemwahrnehmungs-
mustern verbinden. 

 
Die kommerzielle Revolution (12.‒14. Jahrhundert) 
 
Einen dieser Übergänge, in denen Neues im An-
schluss an Altes entsteht, datiert Langmuir auf 
das 12. und 13. Jh. Bis zum Jahr 1000 sei „hostility 
toward Jews […] generally insignificant“ (1996: 
303) gewesen und selbst die Massaker von 1096, 
die „the beginning of a new and tragic phase in 
Jewish history“ (ebd.: 304) markieren, seien noch 
als „overflow of animus against disbelievers in an 
atmosphere of religious war“ (ebd.: 305) zu ver-
stehen. Ab dem 12. Jh., so auch der Mediävist  
Robert Chazan (1997), ändere sich jedoch der 
Charakter der Judenfeindschaft: Es entstehen die  
irrationalen Bilder vom verschwörerischen Ritu-
almörder und Hostienfrevler. In diesen Zeitraum 
fällt zudem die Wiederaufnahme – und dann im 
13. und 14. Jh. zunehmende Verbreitung – eines 
spätantiken Stereotyps, das über viele Jahrhun-
derte verschwunden war oder zumindest nicht 
überliefert ist (Rentz 2024: 50): das des „Geldju-
den“. In Traktaten, Gedichten, Predigten, Verhör-
protokollen, Briefen, Chroniken, Erzählungen, 
Redewendungen und visuellen Darstellungen er-
scheint der Jude nun als gieriger Wucherer mit 
prall gefülltem Geldbeutel, als geiziger Händler 
oder als kaltherziger Gläubiger, der Schuldner 
gnadenlos bedrängt. 
 
Der Geldjudendiskurs ist – anders als der Ritual-
mord- und Hostienschändungsvorwurf – prinzi-
piell unabhängig von religiösen Überzeugungen: 
Man muss kein gläubiger Christ sein, um Juden 
mit Geld, Reichtum und Gier zu verknüpfen. Den-
noch waren für die Verbreitung des Geldjuden-
diskurses ab dem 12. Jh. drei theologische Be-
zugspunkte förderlich (Rentz 2024: 537). Erstens 

kann er an den christlichen Dualismus von mate-
rieller und geistiger Welt anknüpfen (Nirenberg 
2017: 59‒96). Während im Christentum die  
Juden mit der ersteren assoziiert werden – mit 
den Begierden des „Fleisches“, dem wörtlichen 
Textverständnis, der Feindschaft gegen Gott, 
dem Tod –, steht die christliche Lehre für die  
Gesinnung des Geistes: d. h. für die Überwindung 
des Fleisches, die richtige Interpretation des  
Geschriebenen, die Liebe zu Gott, das ewige  
Leben und den Frieden (u. a. Röm 8, 6‒8). Zweiter 
Bezugspunkt des Geldjudendiskurses ist die 
christliche Einstufung der Gier als Todsünde, die 
mit Nicht-Christen – vor allem Heiden und Juden 
– in Verbindung gebracht wurde. Drittens greift 
er die biblische Darstellung von Judas Ischariot 
auf, der Jesus für 30 Silberstücke verraten haben 
soll (Mt 26, 15). 
 
Nach Rentz (2024: 253ff.) und Langmuir (1996: 
305) ist die Verknüpfung von Juden mit Reich-
tum, Gier, Wucher und christlicher Not jedoch 
nicht primär theologischen Ursprungs. Auslöser 
war vielmehr die kommerzielle Revolution. Der 
Begriff, den Roberto Sabatino Lopez (1976) in die 
Geschichtswissenschaft einführte, bringt zum 
Ausdruck, dass die sozioökonomische Entwick-
lung des vorindustriellen Europas nicht linear 
verlief, sondern es einen Zeitraum einschneiden-
der Veränderungen gab – und dieser ist nicht die 
Renaissance, sondern das lange 13. Jahrhundert: 
Folgt man den Wirtschaftshistorikern Peter  
Spufford (1988: 240) und Jacques Le Goff (2011: 
38), finden die folgenschweren Transformations-
prozesse zwischen den 1160er und 1330er  
Jahren statt. Was war hier geschehen? 
 
Es ist die Blütezeit der Geldwirtschaft, in der sich 
das Handelsvolumen vervielfacht. Bedingt war 
dies durch ein Bevölkerungswachstum, dass so 
stark war, dass es Anfang des 14. Jh. die Kapazi-
täten der landwirtschaftlichen Produktion über-
stieg (Spufford 2004: 12). „In den meisten  
Gegenden Europas wurde das Bevölkerungs- 
niveau […] bis ins 17. Jh. nicht mehr erreicht und 
erst im 18. Jh. wieder übertroffen.“ (Ebd.) Ein  
weiterer Grund war die rapide Ausweitung der 
zirkulierenden Geldmenge, bedingt durch die 
Silberentdeckungen in Freiberg (Sachsen), 



16 

Jihlava (Mähren) und Kutná Hora (Böhmen) so-
wie durch die Einfuhr von Gold aus Westafrika 
(Spufford 1988: 109ff. bzw. 163ff.). „In England 
beispielsweise waren 1319 unter Eduard II. 800 
Tonnen Silber im Umlauf, was mindestens einen 
24fachen Anstieg seit Mitte des 12. Jh. bedeu-
tete. Dagegen befanden sich am Ende der Herr-
schaft von Elisabeth I. [1603, Anm. d. Verf.] nur 
noch das Äquivalent von 500 Tonnen Silber als 
Münzgeld im Umlauf, Silber und Gold zusam-
mengerechnet“ (Spufford 2004: 12). Geld konnte 
nun in Bereichen eingesetzt werden, in denen es 
zuvor gar keine oder nur eine untergeordnete 
Rolle spielte. So verdrängten Geldzahlungen zu-
nehmend die Arbeits- und Naturalrente als bäu-
erliche Pacht (Spufford 1998: 241ff.). Während im 
Früh- und Hochmittelalter Kriegsdienste meist 
durch das Lehnswesen, also durch Vasallen-
pflichten geregelt waren, griff man im Spätmit-
telalter zunehmend auf Söldner zurück – ein 
kostspieliges Unterfangen, das auch in Friedens-
zeiten seinen Preis hatte, da Söldnerbanden nun 
auf eigene Rechnung plündernd durchs Land zo-
gen. Die Umstellung auf eine Geldwirtschaft 
zeigt sich auch darin, dass die neuen zentralisier-
ten Fabrikmünzstätten nun Münzen mit deutlich 
höherem Nennwert prägten, wie den Grosso, 
Florin oder Dukat (ebd.: 225ff.). Dies erleichterte 
größere finanzielle Transaktionen, etwa auf 
neuen überregionalen Märkten wie den Cham-
pagne-Messen (Le Goff 2011: 31). Auch die Rolle 
des Kaufmanns änderte sich mit der steigenden 
Nachfrage nach Lebens-, Luxus- und Produk- 
tionsgütern grundlegend (Spufford 2004: 14ff.). 
Aus den fahrenden Händlern wurden im 13. Jh. 
Unternehmer, die sich zunächst in den Metropo-
len Nord- und Mittelitaliens niederließen. Sie fi-
nanzierten und organisierten im großen Stil Im-
port- und Exportgeschäfte, indem sie Fuhrleute 
beschäftigten und den örtlichen Handelsagenten 
über regelmäßige Botendienste Anweisungen 
für den Verkauf und Einkauf erteilten. Damit ein-
her gingen mehrere Innovationen: Es entstand 
die doppelte Buchführung, eine erste Form der  

20 Mitunter geschah dies offen und ungeniert, in der Regel wurde das Wucherverbot aber kreativ umgegangen: Sei 
es, indem Forderungen an Juden übertragen wurden und diese dann die Zinsen für die christliche Gläubiger ein-
trieben, sei es, indem Zinsen offiziell als ‚Strafen‘ für nicht fristgemäß beglichene Schulden ausgewiesen wurden, 
oder indem der christliche Gläubiger eine geringere Summe an den Schuldner auszahlte als im Schuldschein ver-
merkt war (Graus 1987: 357f.).  

Frachtversicherung wurde eingeführt, unter 
internationalen Kaufleuten setzte sich der Wech-
sel als Zahlungs-/Kreditmittel durch und es ent-
wickelte sich ein regionales Bankwesen: Bei den 
Banken konnten neben zinserwirtschaftenden 
Sparkonten nun auch Girokonten geführt wer-
den, die innerstädtische Überweisungen zwi-
schen verschiedenen Banken ermöglichten. Vor 
allem entstand aber eine soziale Gruppe, die 
nicht nur ökonomische Macht anhäufte, sondern 
zunehmend auch politischen Einfluss einfor-
derte. Die Grenzen zwischen dem Adel und den 
Geldeliten verschwammen. Kurz: Geld drang in 
nahezu alle Lebensbereiche ein und transfor-
mierte die personal geprägte Sozialordnung. 

Die Ausbreitung der Geldwirtschaft spiegelt sich 
in der Entwicklung des kanonischen Rechts 
wider. So wurde auf dem 2. Laterankonzil (1139, 
Canon 13) die Wucherei verurteilt: Wer dieser 
Sünde anheimfalle, solle von keinem Geistlichen 
empfangen und ihm solle ein christliches Be-
gräbnis verweigert werden. Auf dem 3. Lateran-
konzil (1179, Canon 25) wurden diese Regelun-
gen bekräftigt und verschärft: Weil sich die ver-
achtenswerte Praktik verbreitet habe, sollen 
Geistliche, die Wucherer aufnehmen oder be-
statten, ihre Ämter verlieren. Auf dem 4. Konzil 
(1215, Canon 67) wurde schließlich der Wucher-
handel mit der „Niedertracht der Juden“ 
(„Iudaeorum perfidia“) in Verbindung gebracht 
– eine Invektive, die nicht darüber hinwegtäu-
schen kann, dass trotz aller kirchlichen Drohun-
gen auch Christen ausgiebig Wucherhandel trie-
ben.20 Parallel zur Verdammung der Habgier ent-
stand das Ideal der Armut, verkörpert durch
Jesus Christus: In das 12. und 13. Jh. fiel die
Armutsbewegung der Laien-Bruderschaften und
die Gründung der großen Bettelorden (Domini-
kaner, Franziskaner, Karmeliten, Augustiner).

Wie sehr die kommerzielle Revolution die christ-
lichen Gemüter seinerzeit bewegte, zeigt sich 
auch daran, wie religiöse Erzählungen mit dem 



17 

Geldjudennarrativ verschmelzen. So nimmt in 
den Passionsspielen, die ab dem 13. Jh. entste-
hen, die innere Zerrissenheit von Judas, dem  
ruhelos-geldgierigen Verräter, breiten Raum ein 
(Scheit 1999: 51ff.). Noch deutlicher zeigt sich die 
Verflechtung der Narrative in den Wunder- 
geschichten der Historiae Memorabiles (HM). So 
fleht in einer Geschichte (Schlettstadt 1974: 45‒
47) ein armer Jude seinen Gott wiederholt um 
Reichtum an. Da dieser Wunsch unerfüllt bleibt, 
wendet er sich mit der gleichen Bitte an Jesus in 
Gestalt einer Hostie: Sollte er erhört werden, 
werde er seinen Irrtum eingestehen und Christ 
werden. Tatsächlich erfüllt sich sein Wunsch – er 
wird an allen Gütern überreich. Sein Vetter, dem 
er sein Geheimnis anvertraut, gelobt der Hostie 
ebenfalls, die christliche Botschaft zu verkünden 
– und auch sein Reichtum mehrt sich stetig. Als 
sich dies herumspricht, versuchen immer mehr 
Juden durch List, Flehen und Betrug in den Besitz 
geweihter Hostien zu gelangen – ohne den 
christlichen Glauben auch nur in Erwägung zu 
ziehen. Da Neid und Verrat bei ihnen angeboren 
seien, haben sie nur im Sinn, ihren Reichtum 
durch die Gegenwart Gottes zu mehren und die 
Hostien zu foltern. Die nächste Geschichte der 
HM (Schlettstadt 1974: 47‒49) weist Parallelen 
auf: Der Jude Wivilnius verdankt seinen Reichtum 
einer sorgsam aufbewahrten Hostie. Er rät sei-
nem Vetter Joselinus, sich ebenfalls eine zu be-
schaffen. Dieser wechselt die Kleidung, betritt 
eine Kirche und entwendet eine ungeweihte 
Hostie. Als er nach Wochen noch keine finanziel-
len Fortschritte gemacht hat, klärt Wivilnius ihn 
auf, dass nur geweihte Hostien wirken. Während 
ungeweihte Hostien im Feuer verbrennen, wider-
stehe der Leib Christi den Flammen. Joselinus  
erwirbt daraufhin durch betrügerische Verspre-
chungen eine geweihte Hostie, unterzieht sie  
erfolgreich dem Test, bewahrt sie in Leinen gewi-
ckelt ehrfürchtig in einer Lade auf und besitzt 
fortan alle Güter im Überfluss. Ein dritter Jude er-
fährt davon. Dieser ist bereits reich, will seinen 
Reichtum aber noch weiter steigern. Durch List 
und Bestechung kommt auch er in den Besitz ei-
ner Hostie, aber da er die Konversion ablehnt, 
wird er mit körperlichem Verfall und wirtschaftli-
chen Verlusten bestraft. Er droht daraufhin der 
Hostie, sie wie seine Vorväter zu martern – und 

gesundet tatsächlich. Als Folge dieser gelunge-
nen Erpressung erwerben nun viele andere Ju-
den Hostien, um diese durch (angedrohte) Mar-
terung gefügig zu machen und ihren Reichtum 
zu mehren. In noch einer anderen Geschichte der 
HM (Schlettstadt 1974: 55‒57) begeht ein junges 
Mädchen einen Auftragsdiebstahl für einen jüdi-
schen Pfandleiher: Gegen Bezahlung besorgt sie 
ihm eine Hostie, die er sogleich mit einem schar-
fen Messer traktiert. Darauf ertönt die wehkla-
gende Stimme eines Knaben und der Jude wird 
in flagranti überführt. Allerdings kann er sich 
(vorerst) der gerechten Strafe entziehen, weil er 
den Schultheißen (Gemeindevorsteher) mit einer 
hohen Geldsumme besticht. 
 
Halten wir fest: Erstens fällt die kommerzielle  
Revolution zeitlich zusammen mit dem Entste-
hen antijüdischer Diskurse (Ritualmord, Hostien-
frevel, Geldjude), die zwar auf Stereotype der 
christlichen Tradition zurückgreifen können, auf-
grund ihrer sprunghaften Verbreitung und ihrer 
– in diesem Ausmaß unbekannten – brutalen 
Konsequenzen jedoch als neues Phänomen zu 
werten sind. Zweitens hinterlässt die kommerzi-
elle Revolution ihre Spuren selbst noch in den 
Hostiengeschichten, die sich Christen erzählten, 
um die Gewalt zu rechtfertigen, die sie Juden  
antaten. Die zeitliche Koinzidenz und die thema-
tischen Verknüpfungen sind starke Indikatoren 
dafür, dass die Zunahme christlich artikulierter 
Judenfeindschaft auch auf religionsexterne Ursa-
chen zurückzuführen ist. 
 
Kommen wir auf die sogenannten Pest-Pogrome 
zurück, die direkt an die Zeit der kommerziellen 
Revolution anschließen. František Graus vertritt  
– wie gesehen – die Ansicht, dass christliche Vor-
urteile die Massenmorde zwar begünstigt, aber 
nicht ausgelöst haben. Was erklärt sie dann? 
Graus diskutiert verschiedene Faktoren. Führten 
vielleicht die grauenhaften Erfahrungen mit der 
Pest – der etwa 25 Prozent der europäischen Be-
völkerung zum Opfer fielen – zu den Pogromen? 
Dieser Gedanke liegt nahe, zumal anzunehmen 
ist, dass ein großer Teil der einfachen Bevölke-
rung an die Legende glaubte, die Juden hätten 
die Pest verursacht. Dennoch gibt es keinen un-
mittelbaren Zusammenhang zwischen Pogrom 



18 

und Pest (Graus 1987: 299‒334). Erstens erfolg-
ten die Pogrome fast durchgehend vor dem Aus-
bruch der Pest in einer Stadt, zweitens wird in 
den Quellen zu den 1348er Pogromen noch 
keine Verbindung zwischen dem erhobenen 
Brunnenvergiftungsvorwurf und der Pest  
hergestellt – dies lässt sich erst für Anfang 1349 
nachweisen –, drittens führt das Aufkommen 
eines Brunnenvergiftungsvorwurfs in keinem 
einzigen Fall unmittelbar zu einem Pogrom  
– in Köln bspw. kursiert das Gerücht bereits  
im August 1348, aber erst ein Jahr später 
kommt es zum ‚Judenbrennen‘ –, viertens  
belegen die Verfolgungen von 1321, dass der 
Brunnenvergiftungsvorwurf auch ohne ein 
Massensterben funktioniert, fünftens sind aus 
Italien, das von der Pest mit am schwersten  
getroffen wurde, gar keine Judenpogrome 
überliefert, sechstens vermuten mehrere Chro-
nisten, dass der Brunnenvergiftungsvorwurf, 
der offenkundig unsinnig war – denn es raffte 
Juden genauso dahin wie Christen –, bloß  
vorgeschoben war. Bestätigt wird diese Vermu-
tung durch die Geschehnisse in Konstanz:  
Um die Vorwürfe zu überprüfen, nahm man die 
Juden gefangen und ließ sie Brunnenwasser 
trinken. Da sie keine Vergiftungssymptome 
zeigten, stellte man zwar ihre Unschuld fest, 
ließ sie aber nicht frei, sondern ermordete  
sie zwei Monate später trotzdem (Ritzmann 
1998: 112). 

 
Neben der Pest diskutiert Graus als Auslöser 
der Pogrome auch ökonomische Interessen 
(Aneignung jüdischen Eigentums, Entledigung 
jüdischer Gläubiger)21 und soziale Antagonis-
men, die auf Kosten der Juden ausgetragen 
wurden (wie der Konflikt zwischen Zünften  
und Patriziern). Doch auch wenn die Abläufe in 
den einzelnen Städten die Relevanz dieser Fak-
toren in unterschiedlichem Maß bestätigen, 
müsse vor allem eines in Rechnung gestellt 

 
21 Sieht man sich den Verlauf der Pogrome in den einzelnen Städten an (Graus 1987: 168‒215), sind ökonomische Motive 
bei relevanten Akteuren offenkundig – und doch können sie das Gesamtphänomen nicht erklären: „[D]enn nirgends läßt 
sich ein Hinweis darauf finden, daß gerade in dieser Zeit die Verschuldung der Stadtbevölkerung bei den Juden ange-
stiegen, der Zinssatz erhöht oder eine rapide Verschlechterung der Wirtschaftslage eingetreten sei.“ (Graus 2002: 297) 
22 Weite Teile Europas wurden 1315‒1317 von einer Hungersnot erfasst, die viele Menschenleben kostete. Aber auch 
zwischen 1340 und 1350 kam es lokal begrenzt zu Missernten (Graus 1987: 15). 
23 Die Zünfte machten den Patriziern zunehmend ihre Vormachtstellung streitig und Armut entstand als ein neuarti-
ges Massenphänomen. 

werden: dass die Menschen glaubten, „in einer 
Zeit zu leben, in der alles in Unordnung gera-
ten, die Welt außer Rand und Band sei – wir  
würden ein solches Gefühl als das Empfinden 
einer tiefgehenden Krise bezeichnen“ (Graus 
1987: 530). Dieses Krisenempfinden steht im 
scharfen Kontrast zu dem verbreiteten Bild  
eines ruhigen, behäbigen und harmonischen 
Mittelalters. Tatsächlich war das alltägliche  
Leben im 14. Jh. geprägt von physischer  
Gewalt, steter Hungersnotgefahr durch Miss-
ernten,22 Geldentwertung und steigenden Prei-
sen, zunehmenden Konflikten mit der als ver-
dorben wahrgenommenen Kirche, innerkirchli-
chen Auseinandersetzungen – die 1378 im 
abendländischen Schisma mündeten –, sozia-
len Spannungen,23 allgegenwärtiger Furcht vor 
Aufständen und der aufkommenden Macht  
des Geldes. Im Vergleich zum idealisierten Bild, 
das man sich von der Vergangenheit machte, 
erschien vielen die Gegenwart bedrohlich  
und verwirrend. Man suchte nach Erklärungen, 
nach Antworten: 
 
Alte Vorstellungen und Werte geraten ins Wan-
ken, die Wirtschaftslage wird öfter durch Ver-
schuldung besonders prekär, die Lage unsicher, 
die gesellschaftlichen Zustände immer undurch-
schaubarer. Zunehmend beherrschten nun (im 
Vergleich zu den vorangehenden Epochen) ano-
nyme Kräfte den Markt, das politische und soziale 
Leben. In dieser Situation der allgemeinen Verun-
sicherung, des beginnenden Verlustes traditionel-
ler Werte, suchte man begreiflicherweise, wie 
schon zuweilen vorher und wie auch Jahrhun-
derte später, nach „Schuldigen“, denen man all 
diese Übel anlasten könnte – und wer wäre da ge-
eigneter, um als Blitzableiter zu dienen, als der 
Jude in der Rolle des universalen Sünden- 
bockes, noch dazu, wenn sich seine Verfolgung 
gleichzeitig sehr konkret durch Rauben nutzen 
läßt. (Graus 2002: 299f.) 



19 

Die bürgerlich-kapitalistische Revolution  
(19. Jahrhundert) 
 
Es ist misslich, dass wir zur Beschreibung der ge-
sellschaftlichen Veränderungen des langen 13. 
Jahrhunderts auf Begriffe angewiesen sind, die 
angesichts der politischen und wirtschaftlichen 
Disruptionen der Moderne wie Anachronismen 
wirken. So richtig es ist, dass im Spätmittelalter 
zunehmend „anonyme Kräfte den Markt“ (Graus 
2002: 299) bestimmen und dass die Ersetzung 
der Frondienste durch Geldabgaben sowie die 
Ausweitung der Lohnarbeit eine „zunehmende 
Versachlichung persönlicher Herrschaftsverhält-
nisse“ (Rentz 2024: 536) darstellen, besteht zu-
gleich die Gefahr, ein zu modernes Bild mittelal-
terlicher Gesellschaften zu vermitteln. Tatsächlich 
ist das, was Eric Hobsbawm als ‚das lange 19. 
Jahrhundert‘ bezeichnete (1789‒1914), eine 
welthistorische Zäsur. Dies möchte ich anhand 
sozio-ökonomischer Eckdaten kurz andeuten. 
 
Anfang des 19. Jh. war die deutsche Gesellschaft 
bäuerlich geprägt: 72,5 Prozent waren in der 
Landwirtschaft beschäftigt, 13,4 Prozent im Ge-
werbe und 14,1 Prozent verrichteten Dienstleis-
tungen (Pierenkemper 2015: 41). Im Gewerbe 
wiederum dominierte das Handwerk (74,6 Pro-
zent), gefolgt vom Verlagssystem (21,7 Prozent) 
– in Manufakturen und Bergwerken arbeiteten 
gerade einmal 3,7 Prozent der Gewerbebeschäf-
tigten, was 0,55 Prozent aller Erwerbstätigen ent-
spricht.24  

 
Lohnarbeit war ein marginales Phänomen. In der 
Landwirtschaft war sie so gut wie unbekannt 
(Pierenkemper 2015: 42). Das zünftig organi-
sierte Handwerk beruhte noch auf dem Verhält-
nis von Meister und Geselle und im dezentralen 
Verlagssystem (Pfister 2011) arbeiteten rechtlich 
als selbständig geltende Produzenten entweder 
im eigenen Haushalt oder in eigenen Betriebs-
stätten (im Auftrag des Verlegers, der die zu ver-
arbeitenden Materialien stellte). Insgesamt wie-
sen die deutschen Territorien im Vergleich zum 
industriell enteilenden England und dem revolu-
tionären Frankreich einen erheblichen Moderni-

 
24 Berechnet auf Grundlage der Zahlen von Pierenkemper (2015: 41). 

sierungsrückstand auf, der die preußische Füh-
rung nach der einschneidenden Niederlage ge-
gen die Truppen Bonapartes in der Schlacht bei 
Jena und Auerstedt (1806) zu weitreichenden  
Reformen veranlasste. Hervorzuheben sind hier 
zum einen die Bauernbefreiung – mit den Edik-
ten von 1807ff. wurden die Pächter zu Eigentü-
mern der von ihnen bewirtschafteten Höfe, auch 
wenn sie dafür Teile ihres Landes abtreten und 
Entschädigungszahlungen leisten mussten –, 
zum anderen die Abschaffung des Zunftzwangs: 
Mit dem Gewerbesteueredikt von 1810 und dem 
Gewerbepolizeigesetz von 1811 wurde die allge-
meine Gewerbefreiheit eingeführt. Zünfte hatten 
fortan nicht mehr die Möglichkeit, Bürgern die 
Aufnahme eines Gewerbes zu untersagen. Zu-
dem war es nun möglich, Arbeiten, die bisher 
durch Zunftgrenzen getrennt waren, in einem 
Gewerbe zusammenzuführen. 
 
Dies ist der Startpunkt einer Entwicklung, welche 
die Lebensrealität der Menschen grundlegend 
ändern sollte. So steigt die Einwohnerzahl in den 
deutschen Territorien rapide an, besonders in 
Preußen: „Zwischen 1816 und 1910 hat sich die 
Population Preußens nahezu vervierfacht, näm-
lich von 10,3 Mio. Einwohnern auf 40,1 Mio., was 
einer Zunahme von 289 Prozent entspricht.“ 
(Winzen 2024: 25) Mit den Einwohnern steigt der 
Urbanisierungsgrad, der von 1500 bis 1800 kon-
stant blieb (Pfister 2020: 16), stark an: Lebten 
1871 nur 4,8 Prozent der deutschen Bevölkerung 
in einer Großstadt (>100.000 Einwohner), waren 
es 1910 bereits 21,3 Prozent. Einer der Haupt-
gründe dafür ist die Industrielle Revolution, die 
ohne Übertreibung „als grundlegender Umbruch 
und zentrale Epochenschwelle der Menschheits-
geschichte“ (Hahn 2011: 58) gelten kann, weil  
 
a) quantitativ und qualitativ ein bis dato unvor-
stellbarer stofflicher Reichtum entsteht; 
 
b) sich die Arbeitsweise für einen Großteil der 
Bevölkerung fundamental ändert. Es werden 
nicht länger die bereits existierenden Handwerke 
unter dem Dach der Manufaktur zusammenge-
fasst, sondern unter dem konkurrenzbedingten  
 



20 

Zwang zur permanenten Effektivitätssteigerung 
und Akkumulation revolutioniert das von feuda-
len, zünftigen und zunehmend auch nationalen 
Schranken befreite Kapital seine technischen und 
organisatorischen Grundlagen: Die moderne  
Naturwissenschaft einbeziehend wird der  
Arbeitsprozess einerseits komplexer, anderer-
seits in immer kleinere, durch den Einsatz großer 
Maschinerie geprägte Teilprozesse zerlegt;  
 
c) die überschaubare personale Herrschaft der 
alten Welt abgelöst wird durch die Abhängigkeit 
von einer ungesteuerten wie intransparenten 
(Welt-)Ökonomie. 
 
Das Resultat ist eine proletarisierte Gesellschaft – 
von 1875 bis 1907 wächst der Anteil der Lohnar-
beiter von 56,7 auf 76,3 Prozent der Beschäftig-
ten –, in der einerseits das Realeinkommen qua-
lifizierter Fachkräfte steigt, andererseits das Le-
ben der unqualifizierten Mehrheit durch Be-
schäftigungsunsicherheit, katastrophale Arbeits-
bedingungen, Armut und Perspektivlosigkeit ge-
prägt ist (Ziemann 2016: 34). Hervorzuheben ist 
hier die sog. Gründerkrise, die den kurzen Wirt-
schaftsboom nach dem gewonnenen Krieg ge-
gen Frankreich jäh beendete: Der Einbruch der 
Finanzmärkte von 1873 markierte den Beginn ei-
ner über 20 Jahre andauernden Wirtschaftskrise 
mit Investitionsrückgängen, Lohnsenkungen und 
Entlassungen. Mit der ‚sozialen Frage‘ entstehen 
Gewerkschaften, international vernetzte sozial-
demokratische und kommunistische Parteien 
versuchen die Massen zu politisieren und for-
dern die Sozialisierung der Produktionsmittel – 
was nicht nur vom Bürgertum, sondern auch von 
Handwerkern als Kampfansage empfunden wird 
–, Frauenbewegung und Individualismus stellen 
konservative Rollenbilder infrage, die neu entste-
henden Technischen Hochschulen mit ihrem 
Schwerpunkt auf Natur- und Ingenieurwissen-
schaften bedrohen die Vormachtstellung des 
klassischen Bildungsbürgertums etc. Dies alles 
findet im Rahmen eines Nationalstaats statt, der  
 
 

 
25 Völkisch ist hier nicht gleichbedeutend mit rassistisch, denn auch wenn völkisches Denken mit Rassenlehren un-
terlegt werden kann, impliziert es zunächst einmal nur die Idee eines exklusiven, durch Sprache, Kultur und Ge-
schichte geeinten, organischen Kollektivsubjekts (zu dem Juden und Judentum gemeinhin nicht gerechnet wurden). 
26 Zur Geschichte der Juden-Emanzipation in Deutschland siehe Katz (1989).  

erst 1871 durch den Zusammenschluss mehrerer 
Länder gegründet wird. Die damit aufgeworfene 
Frage der nationalen Identität wurde, in der Tra-
dition der Romantik und des Deutschen Idealis-
mus, überwiegend völkisch25 beantwortet – was 
in einem deutlichen Spannungsverhältnis zur 
verfassungsrechtlichen Emanzipation der deut-
schen Juden stand (die bspw. in Frankreich früher 
und unter laizistischem Vorzeichen vollzogen 
wurde).26 Kurz: Im 19. Jh. eskaliert in Deutschland 
der soziale Wandel – und mit ihm verbreitet sich 
die antijüdische Semantik. 
 
Diese folgt den Regeln der Dichotomisierung 
und Essentialisierung (Holz 2010: 157ff.): Entlang 
des Gegensatzes von Gemeinschaft und Gesell-
schaft werden alle negativ bewerteten Aspekte 
der kapitalistischen Moderne einem jüdischen 
Wesen zugeschrieben, während die Eigengruppe 
ausschließlich positive Wesenseigenschaften 
vereint. Der als (gruppen-)egoistisch imaginierte 
Jude wird dabei als existentielle Gefahr für die 
Wir-Gruppe hingestellt (Täter-Opfer-Umkehr), 
wie etwa im Phantasma jüdischer Weltherrschaft: 
Die Pluralität, Komplexität und Dezentralität der 
modernen Welt sei nur Schein; konkretes Zent-
rum der abstrakten Verhältnisse sei der konspi-
rative Jude, der alle Fäden in der Hand hält und 
somit eine ungeheure Macht verkörpert. Die mit 
Krisen und Konflikten verbundene Verselbständi-
gung intransparenter sozio-ökonomischer Struk-
turen wird nach dem Muster personaler Herr-
schaft interpretiert. Für das Misslingen der vom 
autoritären Charakter herbeigesehnten (Volks-) 
Gemeinschaft müsse ein kollektiver Akteur ver-
antwortlich sein, dessen bizarre Identität darin 
besteht, die Identität aller anderen Gemeinschaf-
ten von innen heraus zu zerstören. Im antisemi-
tischen Weltbild sind die Juden keine Wir-
Gruppe wie die vielen anderen, von denen man 
sich abgrenzt, um der eigenen Wir-Gruppe ein 
konkretes Profil zu geben (Othering), sondern sie 
werden imaginiert als die Wir-Gruppe, die noch 
die Prinzipien partikularer Wir-Gruppen-Bildung  
 
 



21 

untergräbt: Sie seien kein Volk unter anderen 
Völkern, sondern der parasitär-zersetzende 
Feind aller Völker.27 Die psychischen Gewinne, 
die mit dieser Zuschreibung verbunden sind  
– Sinnstiftung, Gemeinschaftsstiftung und Trieb-
abfuhr –, begründen die bis heute ungebrochene 
Attraktivität der Judenfeindschaft. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
27 Um zu verdeutlichen, dass in der antisemitischen Semantik der Jude das nationale Schema sprengt, verwendet 
Holz die sozialtheoretische Figur des Dritten: „In der Figur des Dritten, im nationalen Antisemitismus wird zugleich 
thematisiert und abgewehrt, dass ‚unsere‘ Identität und die Ordnung der Welt nicht national sein könnte.“ (2005: 
52) So überzeugend die Figur des Dritten im Hinblick auf antisemitische Zuschreibungen ist, so richtig ist auch die 
Bemerkung von Samuel Salzborn, dass die Zuspitzung der Wir-Gruppe auf eine nationale Wir-Gruppe dazu führt, 
gegenwärtige Formen des Antisemitismus aus dem Blick zu verlieren. „Entscheidend“ sei nicht die „nationale Rah-
mung“, sondern „der autoritäre, homogenisierende und missionarische Exklusivitätsanspruch des antisemitischen 
Weltbildes, in dem eine Amalgamierung mit nationalen Ideologien genauso möglich ist, wie mit pränationalen wie 
der katholischen Kirche, mit nichtnationalen wie der islamischen umma oder auch mit post-nationalen wie der Anti- 
globalisierungsbewegung“ (Salzborn 2010: 405).  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



22 

Literatur 

 
Arendt, Hannah (2025 [1955]): Elemente und Ursprünge to-
taler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus, Totalitaris-
mus, München: Piper. 

Barzilay, Tzafrir (2022): Poisoned Wells: Accusations, Perse-
cution, and Minorities in Medieval Europe, 1321‒1422, Phila-
delphia: University of Pennsylvania Press. 

Bergmann, Werner (2024): Geschichte des Antisemitismus, 
München: C.H.Beck. 

Bibel (2017): Lutherbibel. Revidiert 2017, Stuttgart: Deutsche 
Bibelgesellschaft. 

Chazan, Robert (1997): Medieval Stereotypes and Modern 
Antisemitism, Berkeley/Los Angeles/London: University of 
California Press. 

Claussen, Detlev (1987): Vom Judenhaß zum Antisemitismus. 
Materialien einer verleugneten Geschichte, Darmstadt/Neu-
wied: Luchterhand. 

Claussen, Detlev (2005): Grenzen der Aufklärung. Die gesell-
schaftliche Genese des modernen Antisemitismus, Frankfurt 
am Main: Fischer. 

Cluse, Christoph (2018): „Töte sie nicht!“ Echos der augusti-
nischen Theologie über die jüdische ‚Zeugenschaft‘ im Mit-
telalter, in: Müller, Christoph/Förster, Guntram (Hg.): Augusti-
nus – Christentum – Judentum. Ausgewählte Stationen einer 
Problemgeschichte, Würzburg: echter, 113–155. 

Cohn, Chaim (1997): Der Prozeß und Tod Jesu aus jüdischer 
Sicht, Frankfurt am Main: Jüdischer Verlag. 

Diessenhofen, Heinrich von (1868): Heinricus de Diessenh-
ofen und andere Geschichtsquellen Deutschlands im späte-
ren Mittelalter, Stuttgart: Verlag der Cotta‘schen Buchhand-
lung. 

Engel, David (2009): Away from a Definition of Antisemitism. 
An Essay in the Semantics of Historical Description, in: Cohen, 
Jeremy/Rosman, Moshe (Hg.): Rethinking European Jewish 
History, London: The Littman Library of Jewish Civilization in 
association with Liverpool University Press, 30–53, DOI: 
https://doi.org/10.3828/liverpool/9781904113560.001.0001. 

Freud, Sigmund (2000 [1939]): Der Mann Moses und die mo-
notheistische Religion, in: Studienausgabe, Bd. 9. Frankfurt 
am Main: Fischer, 455–581. 

Fromm, Erich (1989 [1936]): Der autoritär-masochistische 
Charakter, in: Gesamtausgabe, Bd. 1, München: dtv, 168–187. 

Graus, František (1987): Pest – Geißler – Judenmorde: Das 14. 
Jahrhundert als Krisenzeit, Göttingen: Vandenhoeck & Rup-
recht. 

Graus, František (2002): Judenpogrome im 14. Jahrhundert: 
Der Schwarze Tod, in: Ausgewählte Aufsätze von František 
Graus (Vorträge und Forschungen, Bd. 55), Ostfildern: Jan 
Thorbecke Verlag, 289–301, DOI: https://doi.org/10.11588/v 
uf.2002.0.17857 

Gurjewitsch, Aron Jakowlewitsch (1990): Das Weltbild des 
mittelalterlichen Menschen, München: C.H.Beck. 

Hahn, Hans-Werner (2011): Die Industrielle Revolution in 
Deutschland, München: Oldenbourg Wissenschaftsverlag, 
DOI: https://doi.org/10.1524/9783486702491. 

Hegener, Wolfgang (2004): Erlösung durch Vernichtung. 
Psychoanalytische Studien zum christlichen Antisemitismus, 
Psychosozial-Verlag. 

Heil, Johannes (1997): „Antijudaismus“ und „Antisemitis-
mus“. Begriffe als Bedeutungsträger, in: Jahrbuch für Antise-
mitismusforschung 1997, Frankfurt am Main: Campus, 92–
114. 

Hilberg, Raul (1990): Die Vernichtung der europäischen  
Juden, Bd. 1, Frankfurt am Main: Fischer. 

Hoeniger, Robert (1882): Der schwarze Tod in Deutschland, 
Berlin: Eugen Grosser. 

Holz, Klaus (2005): Die antisemitische Figur des ‚Dritten‘ in 
der nationalen Ordnung der Welt, in: von Braun, Chris-
tina/Ziege, Eva-Maria (Hg.): Das ‚bewegliche‘ Vorurteil. As-
pekte des internationalen Antisemitismus, Würzburg: Kö-
nigshausen & Neumann, 43–61.  

Holz, Klaus (2010): Nationaler Antisemitismus. Wissenssozi-
ologie einer Weltanschauung. Hamburg: Hamburger Edition. 

Josephus, Flavius (2008): Über die Ursprünglichkeit des Ju-
dentums (Contra Apionem), Göttingen: Vandenhoeck & Rup-
recht.  

Katz, Jacob (1989): Vom Vorurteil bis zur Vernichtung. Der 
Antisemitismus 1700‒1933, München: C.H.Beck.  

Langmuir, Gavin I. (1990): History, Religion, and Antisemi-
tism, Berkeley/Los Angeles/London: University of California 
Press. 

Langmuir, Gavin I. (1996): Toward a Definition of Antisemi-
tism, Berkeley/Los Angeles/London: University of California 
Press. 

Lazare, Bernard (1903): Antisemitism, Its History and Causes, 
New York: The International Libary Publishing. 

Le Goff, Jacques (2011): Geld im Mittelalter, München: 
C.H.Beck. 

Lotter, Friedrich (1988): Die Judenverfolgung des ‚König 
Rintfleisch‘ in Franken um 1298: Die endgültige Wende in den 
christlich-jüdischen Beziehungen im Deutschen Reich des 
Mittelalters, in: Zeitschrift für Historische Forschung, 15(4), 
385–422.  

Lopez, Roberto Sabatino (1976): The Commercial Revolution 
of the Middle Ages, 950–1350, Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press. 

Maccoby, Hyam (2019): Ein Pariavolk. Zur Anthropologie des 
Antisemitismus, Leipzig: Hentrich & Hentrich. 

Marr, Wilhelm (1879): Der Sieg des Judenthums über das 
Germanenthum. Vom nicht-confessionellen Standpunkt aus 
betrachtet, Bern: Costenoble. 

Mentgen, Gerd (1994): Über den Ursprung der Ritualmord-
fabel, in: Aschkenas, 4(2), 405–416. 

Meyer-Blanck, Michael (2024): Glaube und Hass. Antisemi-
tismus im Christentum, Tübingen: Mohr Siebeck. 

 

https://doi.org/10.11588/vuf.2002.0.17857
https://doi.org/10.1524/9783486702491
https://doi.org/10.3828/liverpool/9781904113560.001.0001


23 

Nirenberg, David (2017): Anti-Judaismus. Eine andere 
Geschichte des westlichen Denkens, München: C.H.Beck. 

Pangritz, Andreas (2023): Die Schattenseite des Christen-
tums. Theologie und Antisemitismus, Stuttgart: W. Kohlham-
mer, DOI: https://doi.org/10.17433/978-3-17-040047-4  

Pierenkemper, Toni (2015): Wirtschaftsgeschichte. Die Ent-
stehung der modernen Volkswirtschaft, Berlin/Boston: Walter 
de Gruyter. 

Pfister, Ulrich (2011): Verlagssystem, in: Enzyklopädie der 
Neuzeit, Bd. 14, Stuttgart: Metzler. 

Pfister, Ulrich (2020): Urban population in Germany, 1500–
1850, CQE Working paper, Nr. 90. 

Poliakov, Léon (1979): Geschichte des Antisemitismus, Frank-
furt am Main: Jüdischer Verlag im Suhrkamp Verlag.  

Postone, Moishe (2005): Antisemitismus und Nationalsozia-
lismus, in: Deutschland, die Linke und der Holocaust. Politi-
sche Interventionen, Freiburg: ça ira, 165–195. 

Rentz, Andreas (2024): Der „Geldjude“. Antijüdische ökono-
mische Stereotype im mittelalterlichen Deutschland bis zur 
Großen Pest., Berlin/Boston: Walter de Gruyter, DOI: https:// 
doi.org/10.1515/9783111206080. 

Ritzmann, Iris (1998): Judenmord als Folge des ‚Schwarzen 
Todes‘: Ein medizinhistorischer Mythos?, in: Medizin, Gesell-
schaft und Geschichte, Bd. 17, 101–130. 

Rürup, Reinhard/Nipperdey, Thomas (1987): Antisemitis-
mus – Entstehung, Funktion und Geschichte eines Begriffs, in: 
Rürup, Reinhard: Emanzipation und Antisemitismus. Studien 
zur „Judenfrage“ der bürgerlichen Gesellschaft, Frankfurt am 
Main: Fischer. 

Salzborn, Samuel (2010): Antisemitismus und Nation. Zur 
historischen Genese der sozialwissenschaftlichen Theorie-
bildung, in: Österreichische Zeitschrift für Politikwissen-
schaft, 39(4), 393–407, DOI: https://doi.org/1015203/ozp.58
4.vol39iss4.

Sartre, Jean-Paul (2023 [1944]): Überlegungen zur 
Juden-frage, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt. 

Schäfer, Peter (2010): Judenhaß und Judenfurcht. Die 
Entste-hung des Antisemitismus in der Antike, Berlin: 
Verlag der Weltreligionen. 

Schäfer, Peter (2020): Kurze Geschichte des Antisemitismus, 
München: Piper. 

Scheit, Gerhard (1999): Verborgener Staat, lebendiges 
Geld. Zur Dramaturgie des Antisemitismus, Freiburg: ça ira. 

Schlettstadt, Rudolf von (1974): Historiae Memorabilis. Zur 
Dominikanerliteratur und Kulturgeschichte des 13. 
Jahrhun-derts, Köln/Wien: Böhlau. 

Schneidmüller, Bernd (2012): Katastrophenerinnerung: 
Große Pest und Judenpogrome 1348 bis 1352, in: den Boer, 
Pim/Duchhardt, Heinz/Kreis, Georg/Schmale, Wolfgang 
(Hg.): Europäische Erinnerungsorte 2. Das Haus Europa, 
Mün-chen: Oldenbourg Wissenschaftsverlag. 

Schwarz-Friesel, Monika (2019): Judenhass im Internet. An-
tisemitismus als kulturelle Konstante und kollektives Gefühl, 
Berlin/Leipzig: Hentrich & Hentrich. 

Simmel, Ernst (2024) (Hg.): Antisemitismus, Münster: 
West-fälisches Dampfboot. 

Spufford, Peter (1988): Money and Its Use in Medieval Eu-
rope, Cambridge: Cambridge University Press, DOI: https:// 
doi.org/10.1017/CBO9780511583544. 

Spufford, Peter (2004): Handel, Macht und Reichtum, Kauf-
leute im Mittelalter, Stuttgart: Konrad Theiss. 

Stacey, Robert C. (1994): History, Religion, and Medieval An-
tisemitism: A Response to Gavin Langmuir, in: Religious Stud-
ies Review, 20(2), 95–101. 

Steinschneider, Moritz (1860): Eintrag zu Steinthals Artikel, 
in: Hebraeische Bibliographie. Blätter für neuere und ältere 
Literatur des Judentums, Bd. 3, Berlin: Benzian/Asher. 

Tarach, Tilman (2022): Teuflische Allmacht. Über die verleug-
neten christlichen Wurzeln des modernen Antisemitismus 
und Antizionismus, Berlin und Freiburg: Edition Telok. 

Torres, Max Sebastián Hering (2006): Rassismus in der Vor-
moderne. Die „Reinheit des Blutes“ im Spanien der Frühen 
Neuzeit, Frankfurt/New York: Campus. 

Volkov, Shulamit (2000a): Antisemitismus als kultureller 
Code, in: Dies.: Antisemitismus als kultureller Code. Zehn Es-
says, München: C.H.Beck, 13–36. 

Volkov, Shulamit (2000b): Das geschriebene und das ge-
sprochene Wort. Über Kontinuität und Diskontinuität im 
deutschen Antisemitismus, in: Dies.: Antisemitismus als kul-
tureller Code. Zehn Essays, München: C.H.Beck, 54–75. 

Walz, Rainer (1995): Der vormoderne Antisemitismus. Religi-
öser Fanatismus oder Rassenwahn?, in: Historische Zeit-
schrift, 260(1), 718–748. 

Winzen, Peter (2024): Bevölkerungsexplosion in Europa und 
Kalter Krieg 1904-1914. Zu den Ursachen des Weltkriegsaus-
bruchs, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Ziemann, Benjamin (2016): Das Deutsche Kaiserreich 1871-
1918, Informationen zur politischen Bildung, Nr. 329. 

https://doi.org/10.15203/ozp.584.vol39iss4
https://doi.org/10.1017/CBO9780511583544
https://doi.org/10.17433/978-3-17-040047-4
https://doi.org/10.1515/9783111206080


24 

IMPRESSUM 

Centrum für Antisemitismus- und Rassismusstudien [CARS] 
an der Katholischen Hochschule Nordrhein-Westfalen 
Robert-Schuman-Straße 25, 52066 Aachen 

Kontakt 
Telefon +49 241 60003-8020 
E-Mail: cars@katho-nrw.de
Website: http://www.katho-nrw.de/cars
Facebook: https://www.facebook.com/CARSkatho

Herausgabe und Redaktion 
V.i.S.d.P.: Martin Spetsmann-Kunkel
Herausgeber: Stephan Grigat, Martin Spetsmann-Kunkel 
Redaktion: Bianca Gabrielli

Kenndaten 
ISSN: 2748-2146 
DOI: 10.17883/6446 

Zitiervorschlag 
Ellmers, Sven (2026): Kulturelle Konstante oder Bruch? Juden-
feindschaft vor und in der Moderne, Centrum für Antisemitis-
mus- und Rassismusstudien [CARS] an der Katholischen Hoch-
schule Nordrhein-Westfalen, CARS Working Papers, Nr. 41 (hg. 
v. Stephan Grigat und Martin Spetsmann-Kunkel), Aachen, DOI: 
https://doi.org/10.17883/6446.

Lizenz 
Veröffentlicht unter der Creative-Commons-Lizenz Namens- 
nennung 4.0 International (CC BY 4.0). Den vollständigen  
Lizenztext finden Sie unter https://creativecommons.org/ 
licenses/by/4.0/deed.de 

mailto:cars@katho-nrw.de
http://www.katho-nrw.de/cars
https://www.facebook.com/CARSkatho
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
https://doi.org/10.17883

	Veröffentlicht unter der Creative-Commons-Lizenz Namens- nennung 4.0 International (CC BY 4.0). Den vollständigen  Lizenztext finden Sie unter https://creativecommons.org/ licenses/by/4.0/deed.de



